
        

aïti et le Québec, deux espaces géographiques 
et culturels marqués par des trajectoires histo-

riques distinctes, entretiennent depuis des siècles des 
liens complexes. Ancrées dans des histoires coloniales 
partagées et des réalités contemporaines globalisées, 
leurs relations se manifestent à travers des échanges 
politiques, culturels et migratoires. Ces interactions ont 
façonné des dynamiques artistiques, littéraires et mé-
diatiques uniques, où l’hybridité culturelle, l’intermé-
dialité1 et le dialogue transculturel occupent une place 
centrale. Citons tout d’abord la littérature transcultu-
relle du Québec pour l’éclosion de laquelle, dans les an-
nées 1980, des auteur·e·s d’origine haïtienne tel·le·s que 
Dany Laferrière ou, plus tard, Marie-Célie Agnant ont 
joué un rôle majeur. Cette écriture transculturelle 
a, bien sûr, contribué à donner des impulsions décisives 

1 Cf. J. E. Müller, « L’intermédialité, une nouvelle approche interdis-
ciplinaire : perspectives théoriques et pratiques à l’exemple de la 
vision de la télévision », [dans :] Cinémas, 2000, n° 10/2-3, p. 105-134. 
https://doi.org/10.7202/024818ar; É. Méchoulan, « Intermédialités : le 
temps des illusions perdues », [dans :] Intermédialités / Intermediality 
1, 2003, p. 9-27. https://doi.org/10.7202/1005442ar.

ANNE BRÜSKE
Université de Ratisbonne

Haïti-Québec : perspectives inter- et 
transmédiales sur une relation complexe

 H

SARA DEL ROSSI

DAGMAR SCHMELZER

Université de Varsovie

Université de Ratisbonne



ANNE BRÜSKE, SARA DEL ROSSI, DAGMAR SCHMELZER10

à une littérature québécoise en recherche d’elle-même. 
Elle a également permis à la recherche en littérature 
de mettre en lumière la condition d’exil, de diaspora 
et de minorité racialisée des Haïtien·ne·s au Québec 
tout en contribuant à la discussion des théories concer-
nant l’échange ou le contact culturel, la transcultura-
tion2, la transculturalité3, la  transculture4 ou l’hybridi-
té5. Beaucoup de temps est passé depuis l’arrivée des 
premières cohortes de migration en provenance d’Haïti 
et la communauté haïtienne semble avoir trouvé une 
place reconnue, quoique toujours difficile, au sein de 
la société québécoise. Cette évolution sociale et socio-
culturelle va de pair avec une évolution dans les formes 
et formats médiatiques d’expression. À l’heure actuelle, 
il est indispensable de tourner le regard non seulement 
vers la littérature fictionnelle et ses jeux transculturels 
et intermédiaux mais encore vers d’autres productions 
– publiées, performées ou de caractère plus éphémère 
– et leur inter- et transmédialité. Les performances 
et contes écrits de la néo-conteuse Joujou Turenne, 
les « romans dessinés et écrits à la main » de Dany 
Laferrière, dans lesquels se marient écriture autofic-
tionnelle, peinture, dessins et graphie manuscrite, ou le 
slam de Jean D’Amérique en sont des exemples.

Loin de débuter au milieu du XXe siècle, les relations 
entre Haïti et le Québec remontent déjà à l’époque des 
plantations, tandis que la présence du pays caribéen 

2 Cf. F. Ortiz, Contrapunteo cubano del tabaco y el azúcar. Advertencia 
de sus contrastes agrarios, económicos, históricos y sociales, su etno-
grafía y su transculturación, Madrid, Cátedra 2002. 
3 Cf. W. Welsch, « Transculturality – the Puzzling Form of Cultures 
Today », [dans :] M. Featherstone, S. Lash (dir.), Spaces of Culture : City, 
Nation, World, London, Sage, 1999, p. 194-213.
4 Cf. P. Nepveu, « Qu’est-ce que la transculture ? », [dans  :] 
Paragraphes, 1989, n° 2, p. 16-31.
5 Cf. H. K. Bhabha, The Location of Culture, London, Routledge, 1994; 
Sh. Simon, R. Dion, Hybridité culturelle. Écrire en langue étrangère, 
Changing the terms, Montréal, L’Île de la tortue, 1999.



Introduction 11

dans la presse québécoise devient de plus en plus 
constante à partir de 18256. De même, dans la première 
moitié du XXe siècle, le travail pionnier d’Auguste Viatte 
pour la Francophonie confère au Québec et à Haïti 
un rôle essentiel, tout en favorisant la triangulation 
avec la France7. Cependant, c’est à partir des années 
1960, avec l’intensification de la migration haïtienne 
vers l’Amérique du Nord, que les liens entre Haïti et le 
Québec se solidifient profondément, au point que l’on 
commence à parler d’une Haïti du dedans et du de-
hors, c’est-à-dire diasporique. Cela comporte une im-
plication accrue du Canada dans les affaires politiques 
et économiques du pays caribéen, qui se manifeste 
par l’aide humanitaire et une position prédominante, 
aux côtés des États-Unis, dans les décisions socio-po-
litiques concernant Haïti, comme récemment dans la 
gestion de la crise sécuritaire qui sévit dans le pays, 
notamment depuis l’assassinat du président Jovenel 
Moïse en 2019 jusqu’à présent. Parallèlement, la com-
munauté haïtienne tient une place significative dans la 
vie socio-politique et culturelle de la ville de Montréal. 
Un exemple marquant est la Maison d’Haïti qui œuvre 
pour l’accueil et l’intégration des migrants depuis 1972. 
L’énorme implication sociale de la directrice Marjorie 
Villefranche a été reconnue en 2023 avec l’attribution 
par le gouvernement du Québec du prestigieux prix 
Jacques-Couture pour le rapprochement interculturel.

De même, le Centre International de Documentation 
et d’Information Haïtienne, Caribéenne et Afro-Cana- 
dienne (CIDIHCA), sous la direction de l’historien 
et écrivain haïtien Frantz Voltaire, est depuis quarante 

6 Voir l’article de Silvia Boraso dans le présent volume.
7 A. Viatte, D’un monde à l’autre... Journal d’un intellectuel juras-
sien au Québec (1939-1949), vol. 1, Mars 1939 – novembre 1942, 
édité et présenté par C. Hauser, Courrendlin (Suisse), Éditions 
Communication Jurassienne et Européenne ; Sainte-Foy, Presses de 
l’Université Laval ; Paris, L’Harmattan, 2001. 



ANNE BRÜSKE, SARA DEL ROSSI, DAGMAR SCHMELZER12

ans l’un des centres névralgiques majeurs de diffusion 
culturelle inter- et transmédiale à Montréal. Ce centre 
conserve et met en valeur une riche collection de plus de 
20 000 titres : livres, revues, journaux, ainsi qu’une pho-
tothèque, une vidéothèque et des microfilms retraçant 
l’histoire d’Haïti. Il œuvre également à la création d’une 
phonothèque regroupant des musiques populaires 
et savantes issues d’Haïti, des Caraïbes, des Amériques 
et de leurs diasporas. Tout au long de son histoire, la 
maison d’édition du Centre a aussi encouragé de nom-
breux artistes d’origine haïtienne en début de carrière, 
comme Joujou Turenne, qui y a publié son premier 
ouvrage Joujou, amie du Vent (1998). En parallèle, le 
CIDIHCA mène des activités scientifiques et culturelles, 
telles que des expositions, des conférences et des pro-
grammes d’animation, en particulier pour la jeunesse 
des communautés haïtienne et afro-canadienne. Ces 
initiatives ont pour objectif de valoriser les cultures 
caribéennes et de sensibiliser aux défis rencontrés 
par les communautés noires au Québec, au Canada 
et à l’échelle internationale.

Si l’on se penche plus particulièrement sur le do-
maine de la recherche, à partir des années 1970, deux 
ouvrages pionniers publiés au Québec ouvrent la voie 
aux analyses de cette relation intra-américaine  ; il 
s’agit de l’étude sociologique Les Haïtiens au Québec8 
(1978) de Paul Déjean et Le miracle et la métamorphose. 
Essai sur les littératures du Québec et d’Haïti9 (1970) de 
Maximilien Laroche, l’un des premiers promoteurs des 
études comparatistes francophones des Amériques. 
Ces travaux ont inspiré un foisonnement de perspec-
tives interdisciplinaires, touchant des domaines variés 

8 P. Déjean, Les Haïtiens au Québec, en collaboration avec des 
membres du Bureau de la Communauté chrétienne des Haïtiens de 
Montréal, Montréal, Les Presses de l’Université du Québec, 1978.
9 M. Laroche, Le miracle et la métamorphose. Essai sur les littératures 
du Québec et d’Haïti, Montréal, Les Éditions du Jour, 1970.



Introduction 13

tels que la littérature, la politique, l’histoire, l’économie 
et la sociologie. Plus récemment, A Place in the Sun. 
Haiti, Haitians, and the Remaking of Quebec10 (2016), 
de Sean Mills, et Savoirs créoles : Leçons du sida pour 
l’histoire de Montréal11 (2019), de Viviane Namaste, té-
moignent de l’évolution de ces réflexions. L’ouvrage de 
Namaste et la traduction française du texte de Mills ont 
été publiés par Mémoire d’encrier, la célèbre maison 
d’édition fondée à Montréal par l’écrivain et poète haï-
tien Rodney Saint-Éloi, qui se distingue en tant que car-
refour de rencontres et d’échanges, offrant une visibilité 
sans précédent aussi à la littérature autochtone fran-
cophone et à d’autres voix souvent marginalisées. En 
effet, tout en défendant une vision plurielle de l’altérité, 
la pensée qui est à la base du travail de cette maison 
d’édition invite à repenser le dialogue entre les cultures, 
un enjeu essentiel dans nos sociétés contemporaines.

Le Québec, et en particulier la ville de Montréal, 
ont été des foyers essentiels à l’essor et à la diffu-
sion de ce que la critique a souvent désigné comme 
la « littérature diasporique » haïtienne. Des figures 
telles qu’Émile Ollivier, Anthony Phelps, Marie-Célie 
Agnant et Dany Laferrière en sont des exemples em-
blématiques. Cependant, au cours des dernières an-
nées, le champ littéraire et culturel haïtien à l’étranger 
a connu un déplacement significatif, un phénomène 
qui a conduit à un renforcement notable de la commu-
nauté haïtienne à Paris, où s’est formé un cercle influent 
d’intellectuel·le·s et d’artistes parmi lesquel·le·s figurent 
les plus acclamés sur la scène internationale, tels que 
Louis-Philippe Dalembert, Makenzy Orcel, James Noël 
et Jean D’Amérique. Ce déplacement s’accompagne 

10 S. Mills, A Place in the Sun Haiti, Haitians, and the Remaking 
of Quebec, Montréal, McGill-Queen's University Press, 2016. 
Traduction française chez Mémoire d’encrier (2016).
11 V. Namaste, Savoirs créoles : Leçons du sida pour l’histoire de 
Montréal, Montréal, Mémoire d’encrier, 2019.



ANNE BRÜSKE, SARA DEL ROSSI, DAGMAR SCHMELZER14

également d’une intensification des activités culturelles 
centrées sur Haïti dans la capitale française. Des initia-
tives telles que l’exposition « Haïti. Deux siècles de créa-
tion artistique » au Grand Palais (2014–2015) et, plus 
récemment, « Zombis. La mort n’est pas une fin ? » 
au musée du quai Branly-Jacques Chirac (2024–2025), 
témoignent de l’intérêt porté à l’art et à la culture haï-
tiens. De même, des événements comme le Salon du 
livre haïtien, désormais à sa 11ᵉ édition, ou de nom-
breuses conférences internationales, notamment celles 
organisées par l’Université Paris 8 en 2016 et 2024, ren-
forcent la présence intellectuelle et culturelle d’Haïti 
en France.

Pour autant, la scène culturelle montréalaise demeure 
une plaque tournante incontournable. Elle continue d’af-
ficher une vitalité remarquable, comme en témoigne 
le succès croissant du Festival Haïti en Folie, véritable 
carrefour de création artistique et de célébration cultu-
relle. Toutefois, le paysage québécois ne se limite plus 
à la littérature dite canonique. Une dynamique multi-
culturelle, influencée par les politiques interculturelles 
du Québec, favorise les rapprochements entre commu-
nautés. On observe des collaborations croissantes avec 
les communautés autochtones ou noires et d’autres 
groupes issus de la diversité culturelle. Des initiatives 
comme celles menées par Mémoire d’encrier illustrent 
parfaitement cette tendance à établir des ponts cultu-
rels, tandis que les artistes et intellectuel·le·s haï-
tien·ne·s au Québec explorent de plus en plus divers 
médias et formes d’expression, y compris les genres 
néo-oraux. Ces derniers, qui réinventent l’oralité dans 
des cadres contemporains, témoignent de l’ouverture 
de la scène québécoise à la diversité des formats nar-
ratifs et artistiques.

En effet, la pratique créative plurimédiale et trans-
médiale des créateurs haïtiens se nourrit également 
des ressources offertes par Montréal en tant que ville 



Introduction 15

créative12. Ainsi, la métropole québécoise est connue 
pour sa densité de petites scènes et est considérée 
comme la Mecque des arts de la performance tels que 
le théâtre d’improvisation, le slam, la danse, les arts du 
cirque et l’acrobatie. Le soutien public aux festivals, 
aux ateliers et aux opportunités de performance, par 
exemple dans le Quartier des Spectacles, est excep-
tionnel pour l’espace nord-américain. Cela vaut aussi 
et surtout pour la diffusion de la chanson francophone, 
qui fait depuis toujours partie de l’identité québécoise, 
et pour laquelle on trouve de nombreuses plateformes, 
concours et festivals. On peut citer par exemple le lé-
gendaire club Balattou, qui accueille la musique mon-
diale depuis 1985 et qui est honoré comme lieu de 
mémoire dans le musée MEM inauguré en 2024. On 
constate donc que les artistes québéco-haïtien·ne·s 
s’insèrent également dans l’écosystème créatif de la 
société d’accueil, conformément au concept de trans-
culture de Pierre Nepveu.

Il en va de même dans le domaine du cinéma 
où, depuis les projets vidéo des années 1970, il existe 
une production cinématographique bottom-up enga-
gée13, dans la continuité de laquelle, aujourd’hui en-
core, l’Office national du film, par exemple, réalise des 
projets de films documentaires en étroite collaboration 
avec les communautés et les artistes émergent·e·s. La 
carrière de cinéastes québéco-haïtien·ne·s a également 

12 Cf. Chr. Barmeyer, M. Wilhelm, J. Allain, « Wie sich Kreativität ent-
faltet. Städtische Innovations-Ökosysteme in Montreal und München », 
[dans :] Zeitschrift für Kanada-Studien, 2020, n° 49, p. 179-202.
13 Cf. M. Froger, Le Cinéma à l’épreuve de la communauté. Le cinéma 
francophone de l’Office national du film. 1960-1985, Montréal, Les 
Presses de l’Université de Montréal, 2009, p. 216-219; D. Todd Hénaut, 
B. Sherr Klein, « In the Hands of Citizens : A Video Report (1969) », 
[dans :] Th. Waugh, M. Brendan Baker, E. Winton (dir.), Challenge for 
Change. Activist Documentary at the National Film Board of Canada, 
Montréal, McGill-Queen’s University Press, 2010, p. 24-33.



ANNE BRÜSKE, SARA DEL ROSSI, DAGMAR SCHMELZER16

été en partie soutenue par l’ONF, comme pour Martine 
Chartrand14 ou Nadia Louis-Desmarchais15.

Dans ce contexte, la décision de consacrer ce nu-
méro aux relations entre Haïti et le Québec se justifie 
pleinement. L’accent mis sur la transmédialité répond 
de manière logique à cette dynamique québécoise, 
où les artistes et auteur·e·s haïtien·ne·s explorent une 
pluralité de supports et de médias pour enrichir leur 
expression artistique. Ces pratiques, qui incluent des 
formes littéraires hybrides, le théâtre, la performance, 
le néo-conte, le cinéma et les arts numériques, mani-
festent leur effervescence créative. Ainsi, ce numéro 
met en lumière non seulement les interactions entre ces 
deux espaces diasporiques, mais également la manière 
dont la transmédialité, en tant que phénomène artis-
tique et culturel, façonne les discours contemporains 
sur l’identité, la mémoire et l’appartenance. En somme, 
Montréal et Paris, bien que différentes dans leurs dyna-
miques, ne sont pas des concurrentes, mais des miroirs 
multiples de l’effervescence haïtienne à l’échelle mon-
diale. Le Québec, en particulier, demeure un laboratoire 
culturel où la diversité des formes d’expression, y com-
pris les genres néo-oraux et transmédiaux, contribue 
à réinventer et à enrichir l’héritage culturel haïtien dans 
un monde globalisé.

Le présent numéro propose une exploration ap-
profondie de ces relations et de leurs multiples formes 
d’expression. Les études traversent différents genres 
et médias – en particulier la littérature, le cinéma et les 
formes néo-orales – tout en transcendant les limites 
disciplinaires pour aborder des questions de mémoire 

14 Cf. M.-J. Saint-Pierre, E. Lebel, « Célébration et partage d’un hé-
ritage du peuple noir : Martine Chartrand, cinéaste d’animation », 
[dans :] Revue Recherches féministes, 2022, n° 35/1, p. 39-56.
15 « Meilleur espoir en cinéma documentaire », [dans  :] 
Actualités UQÀM, 4 juin 2021, https://actualites.uqam.ca/2021/
meilleur-espoir-en-cinema-documentaire/.



Introduction 17

collective, de décolonisation et de reconstruction iden-
titaire. À travers une pluralité de voix et de regards, il 
ambitionne d’offrir de nouvelles clés pour comprendre 
la profondeur et la complexité de la relation singulière 
entre Haïti et le Québec.

Un texte inédit de la néo-conteuse Joujou Turenne 
forme le point culminant de ce dossier qui a pour inten-
tion de mettre en exergue l’importance non seulement 
de la transculturalité mais encore de l’inter- et transmé-
dialité dans les publications et performances entre Haïti 
et le Québec. « Pluralité et mixité des genres littéraires 
et oraliture », récit tantôt poétique tantôt essayistique, 
prolonge la tradition orale haïtienne tout en l’ancrant 
dans une perspective moderne, où la parole, l’écrit et le 
scénique s’entrelacent pour interroger les récits iden-
titaires. En associant chants créoles, contes, récits au-
tofictionnels et réflexions historiques, l’artiste dépasse 
la simple transcription de l’oralité pour proposer une 
œuvre qui interroge les pratiques mémorielles et une 
quête identitaire à la fois individuelle et collective.  En 
ce sens, la néo-conteuse nous présente une réflexion 
généalogique aussi bien personnelle que générique 
à propos de ses sources d’inspiration tant culturelles 
que naturelles et à propos de son dessein de tenir en 
équilibre un monde marqué par des contradictions 
apparentes. En complément, un entretien avec Joujou 
Turenne et Sara Del Rossi mené par Anaïs Basseur 
et Anouk le Berre offre un regard introspectif sur la ri-
chesse des relations culturelles entre Haïti et le Québec, 
tout en abordant les défis et les opportunités de leur 
transmission dans le monde actuel.


