
        

aïti et les peuples autochtones au Québec par-
tagent une histoire de résistance décoloniale 

marquée par des siècles d’exploitation, marginalisa-
tion et (néo)colonialisme. Bien que séparées géogra-
phiquement, leurs trajectoires historiques et culturelles 
convergent dans un combat commun pour la recon-
naissance, la justice et l’autodétermination. Dans ce 
contexte, les milieux intellectuels et artistiques sont 
fortement imbriqués dans un engagement actif et 
constant. Dans cet article je me propose d’explorer 
l’intermédialité1 militante dans les productions cultu-
relles de Jean D’Amérique en Haïti et Natasha Kanapé 
(Fontaine)2 au Québec, mais aussi les circulations trans-
culturelles présentes dans leurs créations. En effet, le 
transfert d’un média à l’autre et/ou la coprésence de 
plusieurs médias permettent de répondre à la néces-
sité des artistes de témoigner de leurs conditions et 
sensibiliser un public plus vaste, tout en transcendant 
les barrières linguistiques et culturelles, dans le but de 
porter en avant un discours décolonial de solidarité 
transculturelle. 

1 Voir R. Besson, « Prolégomènes pour une définition de l’intermédiali-
té », [dans :] Cinémadoc, 29 avril 2014 https://doi.org/10.58079/mt5m. 
2 L’artiste a choisi de publier une partie de ses productions sous le 
nom de Natasha Kanapé.

SARA DEL ROSSI
Université de Varsovie

Le militantisme intermédial  
de Jean D’Amérique et Natasha Kanapé 

(Fontaine) entre Haïti et le Québec 
autochtone francophone

H



SARA DEL ROSSI78

Militance congénitale
Depuis sa naissance, la littérature haïtienne se dis-

tingue par son engagement contre le colonialisme et 
le racisme, tout en promouvant les idéaux de liberté et 
d’indépendance en dehors des frontières nationales3. 
Pourtant, à partir de l’Occupation Américaine en 1915, le 
réalisme recouvre une place centrale dans la littérature 
haïtienne, qui devient interprète du peuple à l’étranger 
et porteuse de résistance et espoir à l’intérieur du pays. 
Les genres de l’oralité, plus proches de la population et 
de sa langue, jouent un rôle fondamental et dénoncent, 
en créole dans la version orale et en français pour le 
public étranger, les nombreuses répressions et les abus. 
L’usage du français, que l’on constate aussi dans la plu-
part des versions écrites4, ne correspond pas unique-
ment à la démarche post- et décoloniale de s’appro-
prier la langue du colonisateur, mais également à une 
volonté de rejoindre un public plus vaste pour diffuser 
leurs messages et cultures. La même dynamique se re-
trouve dans les effervescentes littératures autochtones 
francophones écrites au Québec5, qui font leur appa-
rition à partir des années 1970 et qui sont en train de 
révolutionner le champ littéraire de la Belle Province6. 
Issues de cultures intrinsèquement orales, comme 

3 M. Laroche, La littérature haïtienne. Identité, langue, réalité, 
Montréal, Les Éditions Leméac, 1981, p. 20-21. 
4 Cf. Sara Del Rossi, Où va le kont ? Dynamiques transculturelles de 
l’oraliture haïtienne, Paris, L’Harmattan, 2022, p. 49-51. 
5 Dans la suite du texte j’adopterai l’expression « littératures autoch-
tones » pour me référer à ces littératures.
6 Voir M.-E. Bradette, « Des études littéraires autochtones au Québec ? 
Un état des lieux », [dans :] Voix et Images, 2022, vol. 47, n° 3 (141), 
p. 145-153.



Le militantisme intermédial de Jean D’Amérique et Natasha ... 79

toute la production trans-autochtone globale7, elles se 
démarquent par un rapport très étroit entre la produc-
tion écrite, souvent en version bi- ou multilingue, et le 
patrimoine oral, conçu comme forme de transmission 
et de connexion avec l’autre, mais aussi comme moyen 
pour la reconstitution d’une mémoire collective, d’au-
tant plus que le rôle véhiculaire du français (et/ou de 
l’anglais) permet le dialogue et la compréhension par-
mi les différentes communautés autochtones8.

Dans les dernières années, l’évolution des nouvelles 
technologies a permis la diffusion de nombreux genres 
et formes néo-oraux9, qui renforcent le côté intermé-
dial des littératures haïtienne et autochtones et sont 
des moyens de transmission militante à travers les ré-
seaux sociaux et les plateformes de distribution numé-
rique. Parmi les protagonistes de cette militance plu-
ri- et intermédiale, deux voix se démarquent : le poète 
haïtien Jean D’Amérique et l’artiste multidisciplinaire 
innue Natasha Kanapé (Fontaine). Les deux ont trouvé 
dans la néo-oralité le moyen de s’exprimer librement, 
mais aussi de contourner plusieurs difficultés en termes 

7 Voir C. Allen, Trans-Indigenous. Methodologies for Global Native 
Literary Studies, Minneapolis, University of Minnesota Press, 2012.
8 Voir à ce propos F. Sule et C. Premat, « La transmission des fon-
damentaux d’une culture minoritaire : le cas de l’œuvre de Rita 
Mestokosho  », [dans  :] Le Langage et l’Homme (Marginalité, iden-
tité et diversité des littératures francophones), 2011, n° 46 (461), 
p. 17-27  ; N. Beauclair, « Littérature amérindienne, éthique et poli-
tique : la poétique décoloniale de Joséphine Bacon », [dans :] Studies 
in Canadian Literature / Études en littérature canadienne, 2018, 
n° 43(1), p. 128-145.
9 On entend par néo-oralité l’ensemble   « des créations qui s’ins-
pirent de matériaux oraux, mais qui sont médiatisées et produites 
en dehors du contexte habituel de l’oralité première sous forme de 
spectacle vivant, mais également sous forme d’émissions de radio ou 
de télévision, de cassettes ou de films. » U. Baumgardt, « La littérature 
orale n’est pas un vase clos », [dans :] U. Baumgardt et J. Derive (dir.), 
Littératures orales africaines. Perspectives théoriques et méthodolo-
giques, Paris, Karthala, 2008, p. 248.



SARA DEL ROSSI80

de réception qui limitent la diffusion des produc-
tions à des circuits restreints tels que la mise en scène 
ou l’édition, souvent mal distribués en dehors des ré-
seaux spécialisés. En effet, leur présence sur les ma-
jeures plateformes de streaming et d’hébergement de 
vidéos, tout comme l’usage des réseaux sociaux, leur 
permettent de partager en libre accès les productions 
sous plusieurs formats, y compris les enregistrements 
de leurs performances. De cette manière, l’intermédia-
lité offre à ces deux artistes la possibilité de toucher un 
public plus large, souvent privé d’accès à cause de l’ab-
sence de lieux de distribution, d’infrastructures cultu-
relles ou simplement de moyens économiques.

De la rue au studio d’enregistrement
Le slam et le rap se sont vite imposés comme les 

formes de militance artistique les plus répandues et 
efficaces, surtout grâce à leur puissance expressive 
poignante qui donne non seulement une liberté to-
tale d’expression à l’artiste, mais établit aussi un rap-
port direct avec l’audience, inévitablement impliquée. 
En effet, lors d’une soirée slam chaque artiste est jugé 
directement par le jury populaire ; l’intention qui anime 
ces événements n’est pas tant de remporter la victoire, 
mais plutôt de créer une connexion avec l’audience et 
promouvoir une culture de l’écoute et du respect mu-
tuel10  ; le rappeur/la rappeuse s’adresse tout au long 
de la performance au public, qui intervient en répé-
tant et cadençant les refrains, en incitant l’artiste ou 
en le défiant. Ainsi, à l’instar des formes traditionnelles 
orales11, le slam et le rap reposent sur une narration 

10 Voir à ce propos Élémo, « Le déroulement d’une soirée de slam 
poésie et son objectif », 26 nov. 2024, [en ligne] https://www.marco-
livierslam.com/post/le-d%C3%A9roulement-d-une-soir%C3%A9e-
de-slam-po%C3%A9sie-et-son-objectif. 
11 Sur la filiation entre le rap et le slam avec les formes traditionnelles 



Le militantisme intermédial de Jean D’Amérique et Natasha ... 81

performative qui ne peut pas exister sans auditoire. 
Bien qu’il s’agisse de genres écrits à la base, en parti-
culier pour le slam qui ne prévoit pas d’improvisation, 
l’interactivité et la facilité d’accès aux performances 
en direct ou via les réseaux sociaux, pour les artistes 
comme pour le public, les ont rendus davantage at-
trayants et abordables, d’autant plus que lors des per-
formances transmises en streaming live ou en différé, 
où l’échange parmi les participants est global, le public 
manifeste sa participation par des commentaires et ré-
actions. Le slam et le rap se sont ainsi affirmés comme 
une plateforme de manifestation politique et sociale12, 
offrant un espace d’expression face aux événements 
qui bouleversent le monde. De plus, plusieurs études 
montrent qu’ils représentent un refuge salutaire et un 
genre-tremplin pour beaucoup de jeunes talents, leur 
fournissant une alternative à un avenir potentiellement 
dangereux13. Cela a été le cas pour Jean D’Amérique 
et Natasha Kanapé (Fontaine), issus des marges de la 
société, qui ont inauguré leurs carrières dans le rap 
et/ou le slam et les milieux militants. L’artiste innue a 
commencé à écrire lors des premières manifestations 
du mouvement autochtone pancanadien Idle no More 
en 2012 :

Le slam m’a incitée à m’engager plus fortement. C’était une prise de 
parole, en public. À partir de ce moment-là, j’ai eu envie de traduire 
les mentalités entre les peuples. Je comprenais que ce que les femmes 
disaient, les Québécois ne le comprenaient pas nécessairement.14 

orales africaines voir V. Petetin, « Slam, rap et ‟mondialité” », [dans :] 
Études, 2009, tome 410, n° 6, p. 797-808.
12 Voir G. « Gholdy » Muhammad et L. Gonzalez, « Slam Poetry: An 
Artistic Resistance Toward Identity, Agency, and Activism », [dans:] 
Equity & Excellence in Education, 2016, tome 49, n° 4, p. 440-453.
13 Voir C. Guindon, Le slam auprès des jeunes membres de gang de 
rue au centre jeunesse de Montréal, [thèse de doctorat], Université du 
Québec à Montréal, Faculté de Psychologie, 2020.
14 Natasha Kanapé (Fontaine) dans J.-S. Ménard, «  De l’innu 



SARA DEL ROSSI82

Pour Jean D’Amérique, la poésie représente une 
bouée de sauvetage face à une réalité violente. Il a 
commencé très jeune à composer ses textes, qu’il dé-
clamait sous forme de slam et/ou rap  sur les scènes 
ouvertes de la ville de Port-au-Prince et ensuite sur les 
scènes internationales :

Je me sentais vivant, je me sentais exister parce que lire devant un 
public, clamer son texte devant un public, c’est une manière pour 
moi d’assumer un peu plus directement ce que j’ai écrit et du coup je 
suis animé par une autre force. Je trouve que les mots prennent une 
autre dimension aussi quand ça devient musique à travers la voix. On 
a la possibilité de toucher les gens directement avec de l’émotion.15

Pour ces artistes le rapport avec le public est es-
sentiel, car ils se positionnent comme médiateurs in-
terculturels et interlinguistiques entre leurs milieux et 
l’Autre. L’art s’inscrit ainsi profondément dans la vie 
quotidienne, un art porteur de l’urgence d’une dé-
nonciation nécessaire qui vise à contrer les représen-
tations biaisées et les récits stéréotypés véhiculés par 
la narration occidentale. Au fil des années, ils ont ex-
ploré diverses formes d’expression, allant de la poésie 
au théâtre, en passant par la musique et le roman. Cet 
engagement pluridisciplinaire se traduit par une pro-
duction toujours guidée par une militance combattive 
sous la forme d’une conscientisation guérissante et 
transculturelle chez Natasha Kanapé (Fontaine), tandis 
que chez Jean D’Amérique elle prend la forme d’une 
poésie salvifique :

au monde : une entrevue avec Natasha Kanapé Fontaine », [dans :] 
Cégep Edouard Montpetit, [sans date], p. 4  https://www.cegepmont-
petit.ca/static/uploaded/Files/Cegep/Centre%20de%20reference/
Le%20francais%20saffiche/Valorisation/Chroniques/Novembre%20
2018/Une-entrevue-avec-Natasha-Kanape-Fontaine-(1).pdf.
15 J. D’Amérique, «  La poésie comme boussole  », [épi-
sode podcast], RadioFrance, 29 février 2024 https://www.
radiofrance.fr/franceculture/podcasts/affaires-culturelles/
jean-d-amerique-est-l-invite-d-affaires-culturelles-3749847. 



Le militantisme intermédial de Jean D’Amérique et Natasha ... 83

Pour moi, dans l’écriture, la poésie, c’est ce qui importe le plus 
parce que c’est elle qui me donne les clés du langage. C’est elle ma 
boussole, mon guide quand je vais visiter d’autres genres littéraires. 
D’ailleurs, c’est pour cela que je n’aime pas trop mettre de cloisons, 
de séparations strictes entre les genres littéraires […].16

Ces dernières années, les deux artistes ont enrichi 
leur répertoire avec la chanson ; Natasha Kanapé a sorti 
deux albums, Nui Pimuten I (2021) et Nui Pimuten II17 
(2023), en français, innu-aitun et anglais, partiellement 
tirés de son spectacle théâtral de 2021, Nui Pimuten. Je 
veux marcher ; Jean D’Amérique a publié en 2023 l’al-
bum Mélancolie Gang et en 2024 Pansement de lumière, 
les deux en créole et en français, suivis par des tournées 
où il mélange rap et slam. Cette nouvelle configuration 
pérennise le côté éphémère de l’oralité au moyen d’un 
format qui, grâce à l’accompagnement musical, plutôt 
folk pour Natasha Kanapé, des productions (t)rap pour 
Jean d’Amérique, rend plus accessibles et captivantes 
les créations, y compris pour les néophytes du genre.

Toutefois, les rapprochements entre les deux artistes 
ne se limitent pas au choix pluri- et intermédial. Bien 
que leurs styles et registres diffèrent, ils convergent 
dans une colère commune face au néocolonialisme, 
contre lequel ils proposent le même objectif  : bâtir 
ce que Natasha Kanapé (Fontaine) appelle «  l’alliance 
de ceux qui s’aiment / épouser le pays en toute chose 
/ porter le rouge et le bleu des ancêtres  »18 (BA, 74) 

16 Jean D’Amérique dans M. Jung, « Soleil à coudre de Jean 
D’Amérique », [dans  :] Études caribéennes, 2023, n° 11 [en ligne] 
https://doi.org/10.4000/etudescaribeennes.28983.
17 N. Kanapé, Nui Pimuten I, EP, 2021 et Nui Pimuten II, EP, 2023. Les 
citations suivantes seront indiquées par NP et NPII.
18 N. Kanapé Fontaine, Bleuets et abricots, Montréal, Mémoire 
d’encrier, 2016. Les citations suivantes seront indiquées par BA (suivi 
du numéro de page).



SARA DEL ROSSI84

qu’elle reprend aussi dans les célèbres vers «  je suis 
la liberté guidant le peuple  »19 où la couleur blanche 
est retirée du drapeau, qu’il soit français, québécois, 
canadien ou anglais. Ce geste évoque directement la 
création du drapeau haïtien20 et conséquemment la 
lutte des révolutionnaires21 ayant renversé le pouvoir 
colonial, animés par le « serment de feu, rouge et bleu 
est l’horizon » comme le chante Jean D’Amérique dans 
« Napoléon-colon »22. Ainsi, à travers leurs productions 
néo-orales, ces deux artistes dépassent leurs milieux 
locaux pour porter leurs luttes dans un cadre universel, 
amplifiant l’impact de leurs messages.

À chacun sa lutte, mais un horizon 
commun

Jean D’Amérique plonge son public dans une ré-
alité brutale, trop souvent normalisée par les médias 
occidentaux, dont la surexposition des images bana-
lise la réalité et désensibilise les spectateurs. Pour cette 
raison, il pèse soigneusement chaque mot et chaque 

19 N. Kanapé Fontaine, Manifeste Assi, Montréal, Mémoire d’encrier, 
2014, p. 41.
20 « Les couleurs du drapeau d’Haïti sont symptomatiques : le bleu 
représente la couleur de la mer, symbolisant la dimension univer-
selle du projet d’émancipation politique projetée par les Haïtiens et 
le rouge qui incarne le sang versé par ces derniers pour la liberté 
acquise au prix d’énormes sacrifices et l’indépendance du pays chè-
rement acquise ». W. Denis, « 18 mai : Création et symbolisme du 
drapeau haïtien », [dans :] AlterPress, 18 mai 2024 [en ligne] https://
www.alterpresse.org/spip.php?article30447.
21 Les relations entre Natasha Kanapé Fontaine et Haïti sont très vi-
sibles dans le recueil poétique Bleuets et abricots qui explore les liens 
transautochtones du Nord au Sud du continent américain (voir M. 
Brouwer, 2017), mais aussi dans l’essai Kuei, je te salue (2016, p. 58) 
où elle fait référence aux mouvements de résistance historique aux 
colonisateurs de la part des populations autochtones.
22 Dans l’album de Jean D’Amérique Mélancolie gang (2023). Les 
citations suivantes seront indiquées par MG.



Le militantisme intermédial de Jean D’Amérique et Natasha ... 85

image afin de transpercer son public. Dans le recueil 
poétique Quelque pays parmi mes plaintes23 (2023), 
des armées de cadavres aux « entrailles bâillonnées » 
(QP, 22), à l’«  arsenal d’os  » (QP, 25) et aux «  tripes 
cordées » (QP, 30) se déversent dans la rue (et sur les 
pages) comme lors des émeutes de la faim en Haïti en 
200824. Ces images franchissent vite les frontières na-
tionales et s’inscrivent dans une poétique universelle, 
résonnant avec les luttes similaires des anciennes co-
lonies protagonistes des émeutes survenues entre 
2023 et 2024 sur le continent africain25, en Guadeloupe, 
Martinique et Nouvelle Calédonie. Cette précarité est 
propre à la « postcolonie »26 où la gestion néocoloniale 
et capitaliste impose des simulacres économiques qui 
remplacent les identités culturelles préexistantes. Les 
paroles dévoilent l’ingression constante de l’Occident 
dans la gestion politique et économique d’Haïti, qui ne 
fait qu’aggraver la condition du pays, comme lors de 
l’épidémie de choléra amenée par les troupes de l’ONU 
en 2010 (QP, 44). Cette tragédie s’ajoute à d’autres in-
gérences, comme celle de la Banque mondiale qui per-
met la surexploitation du territoire (QP, 33), ou à l’inef-
ficacité du Programme alimentaire mondial (QP, 33), 
une machine bureaucratique incapable d’apporter des 
solutions concrètes. Les étrangers ne sont pas les seuls 
coupables, car la violence urbaine et la gangstérisa-
tion regorgent à Port-au-Prince, impitoyables, comme 
dans « Sang dans la bouche », qui traduit une tentative 

23 J. D’Amérique, Quelque pays parmi mes plaintes, Paris, Cheyne, 
2023. Les citations suivantes seront indiquées par QP (suivi du nu-
méro de page).
24 Comme le rappelle l’auteur dans la dédicace du recueil : « en mé-
moire / des émeutes de la faim en Haïti / en avril 2008 » (QP, 15).
25 Voir L. Namubiru, « Une ‟tempête de la faim” : les manifestations 
de colère en Afrique sont la nouvelle normalité », [dans  :] Courrier 
International, 28 juin 2024.
26 A. Mbembe, Brutalisme, Paris, La Découverte, 2020, p. 184.



SARA DEL ROSSI86

d’expression individuelle étouffée par une réalité satu-
rée de violence : « Je chante ma ville / Sur le son des 
cartouches / Ma voix veut dessiner ma vie / Mais y a 
que du sang dans ma bouche » (MG, 1:16-1:24). Cette 
normalisation du chaos est également représentée 
dans le vidéoclip de la chanson, où une silhouette de 
momie-danseuse performe au sein des espaces publics 
de la capitale haïtienne, inscrivant ainsi la violence dans 
le tissu même de la vie quotidienne.

La page du carnet et la scène deviennent pour Jean 
D’Amérique son territoire de combat où sa langue, sa 
seule arme, se bat contre les responsables du gangré-
nement du pays :

ce pays, ah ce pays, terre de poètes, dit-on souvent, mais il n’y a pas 
de poème dans les couloirs du parlement, parlement de poches à 
remplir, […] il n’y a pas de poésie dans le protocole des ambassades 
qui pissent dans nos chambres, nos lèvres blanches devant la mu-
sique vide des gamelles n’honorent pas le poème, […], il n’y a de 
poésie possible ni dans les cordons de police, ni dans les mitrailleuses 
officielles qui trouent nos soleils, il n’y a pas de poésie dans le trésor 
public qui vit loin du peuple. (QP, 61)

Rongée par la misère, la corruption et l’inégalité, 
la société haïtienne abandonnée par toute forme de 
contrôle étatique corrode l’existence des plus jeunes, 
pris entre une « caresse [à] son revolver » et le besoin 
d’espoir « qu’on hachure à chaque cri » (« Sang dans 
ma bouche », MG, 1:48-1:50). Jean D’Amérique décrit 
une «  ville-tombeau  » (QP, 35) invivable, aux puits 
asséchés et sans ressources, qui étouffe dans le bé-
ton et la poussière, où « nos joues ne font qu’archi-
ver désastres, ruines effrénées [qui] cisèlent portrait de 
nos lendemains » (QP, 35). Face à cette désolation, la 
seule solution qui se profile est celle d’une migration 
hémorragique sur des rafiots pour fuir vers l’étranger 
où les rescapés vont connaître le racisme et la stigma-
tisation (« Fanon blues », MG). D’autres, comme Jean 
D’Amérique, trouvent refuge dans l’art, mais cultivé 



Le militantisme intermédial de Jean D’Amérique et Natasha ... 87

à l’étranger et qui se paye par la solitude et l’isolement, 
comme en témoigne la chanson éponyme de l’album :

 Dans ma maison même le silence se sent seul (MG, 1:16-1:23) […]
Enveloppé par le vide, la douleur dans les veines / à l’ombre d’un 
verre (MG, 1:51-1:56) […]
Mélancolie mon navire, je navigue dans un océan de nuages acides. 
(MG, 2:06-2:12)

La langue de Jean D’Amérique oscille ainsi brutale-
ment entre un style violent, criard et cru, et des envo-
lées lyriques d’une rare intensité qui expriment sa foi 
immense dans la puissance salvatrice de la poésie: 

Moi, j’ai conscience d’un monde mûri de violences de toutes sortes, 
ma colère vient de là, et ma poésie vient de cette colère. […] Il ne 
s’agit pas de ressasser les choses, mais les dire pour creuser une 
brèche, aller vers quelque lumière. Je cherche une étincelle derrière 
le chaos, la beauté́  au-delà̀  des ruines que j’expose.27

La poésie n’est pas ici pure catharsis : elle devient 
un geste performatif, capable d’ouvrir un espace de 
contre-discours face aux récits dominants, de nommer 
la douleur sans s’y enfermer, et de reconfigurer l’hori-
zon du possible.

Cette dynamique est particulièrement manifeste 
dans Rachida debout, poème illustré pour la jeunesse, 
où la Poésie s’incarne dans une jeune fille confrontée 
aux ruines physiques et morales de son pays. Rachida, 
figure métonymique de l’enfance haïtienne, traverse 
des paysages d’effondrement ravagés par les héritages 
coloniaux, les inégalités structurelles et la violence 
néolibérale contemporaine. Elle s’enfuit à l’étranger 
où, dans une capitale de béton, elle fait l’expérience 

27 Jean D’Amérique dans N. Djailani, «  ‟Je cherche une étincelle 
derrière le chaos, la beauté au-delà des ruines que j’expose” confie 
Jean d’Amérique  », [dans  :] Projectiles, 22 novembre 2020 https://
revueprojectiles.com/2020/11/22/je-cherche-une-etincelle-derriere-
le-chaos-la-beaute-au-dela-des-ruines-que-jexpose-confie-jean-da-
merique/.



SARA DEL ROSSI88

d’une aliénation renouvelée, marquée par l’indifférence 
et la précarité des autres. Cette trajectoire, qui évoque 
le parcours migratoire de Jean D’Amérique, débouche 
néanmoins sur une réaffirmation de la puissance poé-
tique comme force de réveil collectif. Si l’auteur ex-
prime ailleurs, dans ses slams et poèmes, une solitude 
existentielle, Rachida, allégorie vivante de la Poésie, 
incarne ici une subjectivité résistante et féminine28, ca-
pable de subvertir l’ordre établi. Elle s’inscrit dans une 
généalogie post- et décoloniale des voix  marginalisées 
qui se dressent et crient, comme les vers conclusifs le 
formulent avec force :

Rachida colère. / Rachida porte-voix. / Elle lance un appel. / Rachida 
poing levé. / Mégaphone en furie./ Elle reprend sa marche./ Et sur le 
chemin, / elle sème la bonne nouvelle. // « Demain est un poème en 
chantier, écrivons-le ensemble ! »29 

À l’instar de Jean D’Amérique, Natasha Kanapé 
(Fontaine), au début de sa carrière, à travers ses slams, 
dénonce avec force les abus sur les peuples autoch-
tones et les génocides subis par toutes les formes de 
vie lors du colonialisme de peuplement (settler colonia-
lism)30, tout en plaidant pour la protection de l’envi-

28 Dans l’œuvre de Jean D’Amérique, nous retrouvons deux autres 
figures féminines importantes, chacune protagoniste d’un ouvrage. Il 
s’agit de la jeune fille Tête Fêlée dans le roman Soleil à coudre (2021) 
et la lieutenante de l’armée révolutionnaire haïtienne Sanite Bélair 
dans la pièce théâtrale Opéra poussière (2022).
29 J. D’Amérique, Rachida debout, Devesset, Cheyne éditeur, 2022, p. 44.
30 «  A white settler society is one established by Europeans on 
non-European soil. Its origins lie in the dispossession and near exter-
mination of Indigenous populations by the conquering Europeans. As 
it evolves, a white settler society continues to be structured by a racial 
hierarchy. In the national mythologies of such societies, it is believed 
that white people came first and it is they who principally developed 
the land; Aboriginal peoples are presumed to be mostly dead or as-
similated. European settlers thus become the original inhabitants and 
the group most entitled to the fruits of citizenship ». S. H. Razack (éd.), 
Race, Space, and the Law: Unmapping a White Settler Society, Toronto, 



Le militantisme intermédial de Jean D’Amérique et Natasha ... 89

ronnement et la reconnaissance des droits des victimes 
du néo-colonialisme. L’exemple le plus percutant de sa 
démarche écopolitique est son slam le plus embléma-
tique, « Âme de tannage »31, publié pour la première 
fois en 2012 mais reproposé dans l’album Nui Pimuten 
I en 2021 sous le titre « Lames de tannage ». Les vers 
initiaux expriment toute sa poétique militante :

Qui es-tu ? / Pourquoi me demandes-tu d’où je viens / Quand c’est 
toi-même qui m’as désarmée de mes armes de chasse ? // Territoire…
Territerre terrimaterre terrame terripagaie-moi // La vie l’existence 
entre les lignes de ma sale ignorance sur mes propres terres. / 
Terrislamme-moi la preuve que tu en connais plus que moi-même, / 
Enterre-toi les épreuves de mon holocauste et de mes derniers ves-
tiges territoriaux. // Oui ! Fais-toi des bibliothèques des archives sur 
le prologue – préface-toi l’oralité de ma mémoire.32

Dans cet extrait, à travers un humour corrosif et une 
poéticité fortement politisée, l’auteure se fait porte-pa-
role de son peuple et revendique le droit à l’existence, 
à la réappropriation de sa propre identité et l’urgence 
du processus de décolonisation. Pourtant, pour la poète 
innue, la rage due à la perte identitaire n’engendre pas 
un repli sur soi individualiste ; au contraire, elle prône 
le rassemblement des peuples par le dialogue, le par-
tage des valeurs et la lutte commune. Cet appel à la 
militance s’exprime pleinement dans le slam «  Nous 
nous soulèverons »33, accompagné d’une vidéo où des 

Between the Lines, 2002, p. 1-2. Voir aussi P. Wolfe, « Settler coloni-
alism and the elimination of the native », [dans:] Journal of Genocide 
Research, 2006, tome 8, n° 4, December, p. 387-409.
31 Ce texte ayant été largement étudié par la critique, je renvoie aux 
analyses de G. Marcoux, «  L’âme en tannage de Natasha Kanapé 
Fontaine  : Souveraineté orale, territoriale et mémorielle  », [dans  :] 
Canadian Review of Comparative Literature, 2017, tome 44, n° 1, 
p. 68-81 et de L. Moyes, « Listening to ‟Mes lames de tannage”. Notes 
toward a Translation », [dans :] Canadian Literature, 2016, n° 230/231, 
p. 86-105. 
32 N. Kanapé (Fontaine) [dans :] L. Moyes « Listening », op. cit., p. 86.
33 N. Kanapé (Fontaine), « We will rise (Nous nous soulèverons) », 



SARA DEL ROSSI90

images de l’artiste se promenant dans la forêt alternent 
avec des scènes des manifestations des communautés 
autochtones et des photogrammes des dégâts envi-
ronnementaux dans les paysages québécois. La solida-
rité à la base du discours de Natasha Kanapé (Fontaine) 
est manifeste dans le recueil poétique Bleuets et abri-
cots34 (2016), où elle noue des alliances poétiques 
et politiques entre le Nord et le Sud du continent 
américain, en particulier avec la Caraïbe francophone 
à laquelle on retrouve de nombreuses références tout 
au long du recueil35. Cette ouverture s’élargit davan-
tage jusqu’à devenir globale : 
Je jure sur la langue de l’Afrique, ma mère / je jure sur 
le bras de l’Asie, ma sœur / je jure sur la jambe de la 
Sibérie, ma sœur / je jure sur le pied de l’Océanie, ma 
sœur / je jure sur le corps aquatique de l’Amérique / je 
reprendrai ma dignité. (BA, 74) 

Les titres des albums de Natasha Kanapé reflètent 
les deux étapes de son parcours artistique (jusqu’à pré-
sent). Le premier album s’inscrit dans l’élan collectif du 
mouvement Idle no More, abordant toutes les reven-
dications pan-autochtones36 qui ont mené à l’entrée 
en vigueur, le 21 juin 2021, de la Loi sur la Déclaration 
des Nations Unies sur les droits des peuples autochtones, 
juste quelque mois avant la sortie de l’album. Dans le 

Youtube, 27 septembre 2016 [en ligne]  https://www.youtube.com/
watch?v=6niAsKfT1Bg&ab_channel=PLURAL%2BYouthVideoFestival.
34 Pour une analyse plus approfondie, je renvoie à l’étude de 
J. Papillon, «  Bleuets et abricots : la femme-territoire de Natasha 
Kanapé Fontaine », [dans :] Études littéraires, 2019, tome 48, n° 3, p. 79-95.
35 Je pense notamment aux références à Aimé Césaire, Edouard 
Glissant et à la culture et histoire haïtienne, en particulier à la religion 
vodou et à la reine taïno Anacaona.
36 Il suffit de regarder les titres des pistes pour en apercevoir l’allure 
militante et le parcours de l’artiste : « Nui pimuten » (Je marche), « Les 
étrangères », « Infinies », « Lames de tannage », « L’horizon trouble » 
et « Je reste » qui confirme sa volonté de rester dans son territoire, 
pour le revendiquer et l’habiter.



Le militantisme intermédial de Jean D’Amérique et Natasha ... 91

deuxième album, publié en 2023, les chansons-poèmes 
en français, anglais et en innu-aimun retracent le che-
minement de guérison de l’artiste à travers un voyage 
intime dans la nature qui vise à purifier les blessures 
dénoncées dans la première étape. Cette marche lui 
permet de devenir «  femme-territoire  », en commu-
nion avec tous les êtres vivants qui l’habitent dans le 
présent ou passé. Il s’agit du retour vers le Nutshimit, 
le territoire ancestral évoqué dans la dernière chanson, 
où elle peut enfin « être humain, être Innu » (NPII). Le 
texte de la chanson qui clôt l’album est trilingue, les 
vers en innu-aimun alternent avec l’anglais, langue 
symbolisant le néo-colonialisme, et se terminent avec 
un court couplet en français, qui ramène à la condition 
autochtone au Québec où la langue française est à la 
fois la langue des colons et l’arme choisie par Natasha 
Kanapé pour mener sa bataille, comme elle l’affirme 
dans son texte « Ma parole rouge sang »37. Ce choix lin-
guistique révèle la volonté de l’artiste de partager avec 
le plus grand nombre de personnes la chanson la plus 
intense du point de vue émotionnel et imprégnée de 
son âme militante : 

37 « Je parle français parce que je n’ai pas eu le choix. Cependant, le 
français sera mon arme de déconstruction massive contre le colonia-
lisme, cette attitude outrancière rencontrée au quotidien. Cette arme 
affinera ma pensée, elle agrandira ma mémoire, elle émancipera mes 
opinions et ma parole. Ma parole dansera avec les sons et les verbes 
de l’Innu-aimun (langue), le langage de l’Innu Assi (territoire), la 
pensée de l’Innu (être humain), la puissance de l’Innu-aitun (culture). 
Dans une union presque impossible, valseront les mécanismes in-
tellectuels distincts de chaque langue, au milieu de mes paumes. Ils 
danseront un makusham avec ma mémoire. Je serai l’instrument de la 
parole. Je reçois un don qui ne m’appartient pas. Je ne m’appartiens 
pas. J’appartiens à la parole dite et chantée et j’appartiens aux lan-
gues qui seront dites et chantées. La langue française sera mon arme 
de reconstruction massive. Ma parole aura la couleur de mon sang. » 
N. Kanapé Fontaine, «  Ma parole rouge sang  », [dans  :] Relations, 
2015, n° 778, p. 24-25.



SARA DEL ROSSI92

where can I bleed if I have no where to go back home / where can I go 
yelling if I have no land to be heard by / where can I have a rest / where 
can I be Innu /where can I be a human being. (« Nutshimit », NPII) 

Conclusion
Les parcours de Natasha Kanapé (Fontaine) et de 

Jean D’Amérique illustrent comment l’intermédiali-
té permet de transcender les limites imposées par les 
structures (néo)coloniales, créant un espace où les 
marges peuvent se réapproprier leur voix. Outre leur 
intermédialité militante et des thématiques communes, 
ces artistes partagent deux autres aspects fondamen-
taux. D’abord, un profond éco-féminisme décolonial 
anime leurs œuvres, dénonçant l’exploitation des corps 
de tous les êtres vivants, mais aussi valorisant les fi-
gures féminines du passé et du présent mises sous si-
lence afin de reconnaître et rétablir leur position dans la 
société38. Cela comporte, comme l’affirme Suzy Basile, 
leur rôle dans la gestion des micro et macro commu-
nautés, de plus en plus affectées par une « combinaison 
de facteurs tels que la perte de l’accès aux ressources 
naturelles, l’altération des écosystèmes, les boulever-
sements dans les processus de prise de décision locale 
et territoriale ainsi que le manque de poids politique 
au sein des États »39. Cette perspective s’articule éga-
lement autour de la figure de la «  femme-territoire » 
chez Natasha Kanapé (Fontaine), créatrice d’une socié-
té nouvelle, tandis que Jean D’Amérique, par sa poésie, 
met en lumière la précarité des sociétés postcoloniales 
dévastées et des villes-tombeaux qui contrastent avec 
l’image de la nature régénératrice souvent représentée 

38 Voir D. Alexis, D. Coté et S. Lamour (dir.), Déjouer le silence. Contre-
discours sur les femmes haïtiennes, Montréal, Mémoire d’encrier, 2018. 
39 S. Basile, Le rôle et la place des femmes Atikamekw dans la gouver-
nance du territoire et des ressources naturelles, [thèse], Université du 
Québec en Abitibi-Témiscamingue, 2017, p. 5. 



Le militantisme intermédial de Jean D’Amérique et Natasha ... 93

par des figures féminines. Ils adhèrent ainsi au concept 
de « matrigénèse »40, qui souligne le rôle primordial des 
femmes dans la construction et l’évolution des sociétés. 
D’ailleurs, les deux artistes voient dans la réunion et la 
réconciliation avec la nature-territoire le seul moyen de 
guérir et de se retrouver :

Terre en moi debout, train à l’assaut de mes entrailles, quelque pays 
parmi mes plaintes, île espèce naufrage […] je garde de toi le seul 
poème qui vaut le coup : un flot humain qui court les rues sans mar-
cher sous l’ordre des feux rouges. (QP, 73)

Ce processus s’universalise dans une perspective 
collective de décolonisation, fondée sur l’union des 
peuples marginalisés à la reconquête de leurs propres 
dignités. De cela découle un engagement actif de la 
part des deux artistes auprès des nouvelles générations 
pour une sensibilisation active, à travers tous les mé-
dias, mais aussi à la première personne, dans la tenta-
tive de les intéresser à la culture, à la littérature et à la 
défense de leurs droits. Cette action rapproche l’artiste 
des communautés, brise l’image élitiste de l’art et dé-
montre que la littérature, voire la poésie, peut et doit 
être un acte politique. L’intermédialité montre ainsi sa 
capacité de transmission créatrice, où la néo-oralité dé-
tient un rôle primaire dans le processus d’engagement 
et conscientisation du public. 

40 M. Ferdinand, Une écologie décoloniale. Penser l’écologie depuis le 
monde caribéen, Paris, Seuil, 2019, p. 251.



SARA DEL ROSSI94

bibliographie
Alexis D., D. Coté et S. Lamour (dir.), Déjouer le silence. Contre-discours 
sur les femmes haïtiennes, Montréal, Mémoire d’encrier, 2018.
Allen C., Trans-Indigenous. Methodologies for Global Native Literary 
Studies, Minneapolis, University of Minnesota Press, 2012.
Basile S., Le rôle et la place des femmes Atikamekw dans la gouvernance 
du territoire et des ressources naturelles, [thèse], Université du Québec 
en Abitibi-Témiscamingue, 2017.
Baumgardt U., « La littérature orale n’est pas un vase clos », [dans :] 
U. Baumgardt et J. Derive (dir.), Littératures orales africaines. 
Perspectives théoriques et méthodologiques, Paris, Karthala, 2008.
Beauclair N., «  Littérature amérindienne, éthique et politique : la 
poétique décoloniale de Joséphine Bacon », [dans :] Studies in Canadian 
Literature / Études en littérature canadienne, 2018, n° 43(1).
Béchard D. E. et Kanapé Fontaine N., Kuei, je te salue. Conversation sur 
le racisme, Montréal, Les Éditions Écosociété, 2016.
Besson R., «  Prolégomènes pour une définition de l’intermédialité  », 
[dans  :] Cinémadoc, 29 avril 2014  ; https://doi.org/10.58079/mt5m, 
consulté le 05.11.2024.
Bradette M.-E., «  Des études littéraires autochtones au Québec  ? 
Un état des lieux », [dans :] Voix et Images, 2022, vol. 47, n° 3.
Brouwer M., «  Le corps comme zone de contact  : l’érotique et la 
souveraineté dans l’œuvre de Natasha Kanapé Fontaine  », [dans  :] 
RELIEF 2017, vol. 11, n° 2.
D’Amérique J., Rachida debout, Devesset, Cheyne éditeur, 2022.
D’Amérique J., Quelque pays parmi mes plaintes, Paris, Cheyne, 2023.
D’Amérique J., Mélancolie gang, [album], 2023.
D’Amérique J., « La poésie comme boussole », [épisode podcast], 
RadioFrance, 29 février 2024 ; https://www.radiofrance.fr/
franceculture/podcasts/affaires-culturelles/jean-d-amerique-est-l-
invite-d-affaires-culturelles-3749847, consulté le 05.11.2024.
Del Rossi S., Où va le kont ? Dynamiques transculturelles de l’oraliture 
haïtienne, Paris, L’Harmattan, 2022.
Djailani N., « “Je cherche une étincelle derrière le chaos, la beauté au-delà 
des ruines que j’expose” confie Jean D’Amérique », [dans :] Projectiles, 
22 novembre 2020  ; https://revueprojectiles.com/2020/11/22/je-
cherche-une-etincelle-derriere-le-chaos-la-beaute-au-dela-des-
ruines-que-jexpose-confie-jean-damerique/, consulté le 05.11.2024.



Le militantisme intermédial de Jean D’Amérique et Natasha ... 95

Denis W., « 18 mai : Création et symbolisme du drapeau haïtien », 
[dans  :] AlterPress, 18 mai 2024  ; https://www.alterpresse.org/spip.
php?article30447, consulté le 05.11.2024.
Élémo, «  Le déroulement d’une soirée de slam poésie et son 
objectif », 26 nov. 2024  ; https://www.marcolivierslam.com/post/le-
d%C3%A9roulement-d-une-soir%C3%A9e-de-slam-po%C3%A9sie-
et-son-objectif, consulté le 10.05.2025.
Ferdinand M., Une écologie décoloniale. Penser l’écologie depuis le 
monde caribéen, Paris, Seuil, 2019.
Guindon C., Le slam auprès des jeunes membres de gang de rue 
au centre jeunesse de Montréal, [thèse de doctorat], Université du 
Québec à Montréal, Faculté de Psychologie, 2020. 
Jung M., «  Soleil à coudre de Jean D’Amérique  »,  [dans  :] 
Études caribéennes, 2023, n° 11  ; https://doi.org/10.4000/
etudescaribeennes.28983, consulté le 05.11.2024.
Kanapé N., Nui Pimuten I, EP, 2021.
Kanapé N., Nui Pimuten II, EP, 2023.
Kanapé Fontaine N., «  Ma parole rouge sang  », [dans  ;] Relations, 
2015, n° 778.
Kanapé Fontaine N., Bleuets et abricots, Montréal, Mémoire d’encrier, 2016.
Kanapé Fontaine N., «We will rise (Nous nous soulèverons)  », Youtube, 
27 septembre 2016 ; https://www.youtube.com/watch?v=6niAsKfT1Bg&ab_
channel=PLURAL%2BYouthVideoFestival, consulté le 18.05.2025.
Kanapé Fontaine N., « Natasha Kanapé Fontaine parle du grand amour 
et de l’amour “décolonial”  », Radio-Canada, 8 janvier 2020  ; https://
ici.radio-canada.ca/ohdio/premiere/emissions/l-amour-en-serie/
segments/entrevue/149872/natasha-kanape-fontaine-rencontre-
grand-amour, consulté le 05.11.2024.
Laroche M., La littérature haïtienne. Identité, langue, réalité, Montréal, 
Les Éditions Leméac, 1981. 
Mbembe A., Brutalisme, Paris, La Découverte, 2020.
Major M., «  Définitions contemporaines de “littératures au-
tochtones” au Québec. Des littératures aux définitions multi-
ples », [dans :] Trahir, 2018 ; https://trahir.files.wordpress.com/2018/08/
trahir-major-definitions.pdf, consulté le 05.11.2024.
Marcoux G., «  L’âme en tannage de Natasha Kanapé Fontaine : 
Souveraineté orale, territoriale et mémorielle  », [dans  :] Canadian 
Review of Comparative Literature, 2017, vol. 44, n° 1. 



SARA DEL ROSSI96

Ménard J.-S., «  De l’innu au monde  : une entrevue avec Natasha 
Kanapé Fontaine  », [dans  :] Cégep Edouard Montpetit  ; https://www.
cegepmontpetit.ca/static/uploaded/Files/Cegep/Centre%20de%20
reference/Le%20francais%20saffiche/Valorisation/Chroniques/
Novembre%202018/Une-entrevue-avec-Natasha-Kanape-Fontaine-(1).
pdf, consulté le 05.11.2024.
Morin-Martel F., L’intermédialité autochtone dans l’œuvre de Natasha 
Kanapé Fontaine : mémoire, oralité et territoire, [mémoire de maîtrise], 
Montréal, Université de Montréal, 2018.
Moyes L., «  Listening to “Mes lames de tannage”. Notes toward 
a Translation », [dans:] Canadian Literature, 2016, n° 230/231.
Muhammad « Gholdy » G. et L. Gonzalez, « Slam Poetry : An Artistic 
Resistance Toward Identity, Agency, and Activism », [dans  :] Equity 
& Excellence in Education, 2016, vol. 49, n° 4.
Namubiru L., « “Une tempête de la faim” : les manifestations de colère en 
Afrique sont la nouvelle normalité », Courrier International, 28 juin 2024.
Papillon J., «  Bleuets et abricots  : la femme-territoire de Natasha 
Kanapé Fontaine », [dans :] Études littéraires, 2019, vol. XLVIII, no 3.
Petetin V., « Slam, rap et “mondialité” », [dans :] Études, 2009, vol. 410, n° 6.
Razack S.H. (dir.), Race, Space, and the Law: Unmapping a White 
Settler Society, Toronto, Between the Lines, 2002.
Sule F. et Premat C., «  La transmission des fondamentaux d’une 
culture minoritaire : le cas de l’œuvre de Rita Mestokosho », [dans :] Le 
Langage et l’Homme, Marginalité, identité et diversité des littératures 
francophones, 2011, vol. 46, n° 461. 
Wolfe P., « Settler colonialism and the elimination of the native », 
[dans:] Journal of Genocide Research, 2006, vol. 8, n° 4.



Le militantisme intermédial de Jean D’Amérique et Natasha ... 97

abstract

The Intermedial Activism of Jean D’Amérique 
and Natasha Kanapé (Fontaine) Between 

Haiti and Francophone Indigenous Quebec

This essay examines the activist intermediality developed by Jean 
D’Amérique (Haiti) and Natasha Kanapé Fontaine (Innu, Québec) 
in order to address issues of colonialism, systemic violence, 
and cultural erasure, transcending linguistic and cultural barriers 
to promote decolonial solidarity. Both artists leverage intermediality 
– combining neo-oral traditions, written forms, and digital media 
– to reach broader audiences, bypassing traditional barriers 
of access and distribution. The analysis shows how Jean D’Amérique 
and Natasha Kanapé (Fontaine) extend their art beyond local 
contexts, embedding it within a global decolonial movement. Their 
work underscores the transformative power of art as a tool for justice 
and equity, offering a vision of solidarity, renewal, and shared futures 
grounded in resistance and resilience.

keywords

mots-clés

I n t e r m e d i a l i t y ,  J e a n  D ’ A m é r i q u e ,  N a t a s h a 
K a n a p é  F o n t a i n e ,  n e o - o r a l i t y ,  s l a m

I n t e r m é d i a l i t é ,  J e a n  D ’ A m é r i q u e ,  N a t a s h a  K a n a p é 
F o n t a i n e ,  n é o - o r a l i t é ,  s l a m



SARA DEL ROSSI98

PUBLICATION INFO
Cahiers
 ERTA

e-ISSN 2353-8953 
ISSN 2300-4681

Received : 26.11.2024
Accepted : 08.04.2025
Published : 20.12.2025

ÉTUDES ASJC 1208

ORCID : 0000-0003-4897-0236
S. Del Rossi, « Le militantisme intermédial de Jean D’Amérique 
et Natasha Kanapé (Fontaine) entre Haïti et le Québec autochtone 
francophone », [dans :] Cahiers ERTA, 2025, nr 44, pp. 77-98. 
DOI : www.doi.org/10.26881/erta.2025.44.04
www.czasopisma.bg.ug.edu.pl/index.php/ce/index

Attribution 4.0 International (CC BY 4.0).

sara del rossi
Sara Del Rossi est docteure en littératures francophones des 
Amériques et enseignante-chercheuse à l’Institut d’études 
romanes de l’Université de Varsovie. Membre des groupes de 
recherche ECO/EGO et MICROFORMA, elle est auteure de l’ouvrage 
Où va le kont ? Dynamiques transculturelles de l’oraliture haïtienne 
(L’Harmattan, 2022) et de plusieurs articles sur l’oraliture haïtienne 
et ses formes contemporaines. Ses travaux de recherche s’inscrivent 
dans une perspective intersectionnelle et décoloniale, et portent 
également sur les littératures autochtones d’expression française, les 
écritures (post)migrantes, le théâtre, les formes néo-orales, ainsi que 
la littérature d’enfance et jeunesse.


