
        

ans Ayiti. Chants de liberté ! (2022), la conteuse 
et autrice québécoise Joujou Turenne raconte 

l’histoire de son pays natal, Haïti, depuis la colonisa-
tion, sous un angle féministe et diasporique. Pour 
(re)construire une mémoire féminine collective et, en 
même temps, mettre au grand jour les exploits des per-
sonnages historiques afro-descendants ou indigènes 
et la valeur universelle de l’histoire d’Haïti, elle entre-
mêle des éléments de sa biographie de fille d’exilés 
avec l’histoire et l’oraliture traditionnelle créole. 

Joujou Turenne, née en 1961 à Cap-Haïtien en 
pleine dictature et arrivée enfant à Montréal, est une 
des représentantes les plus importantes du «  néo-
conte haïtien »1. Elle performe ses contes, pour la plu-
part d’entre eux ancrés dans la tradition orale haïtienne, 
dans les festivals culturels canadiens et internationaux, 
mais aussi dans les écoles et les centres d’éducation 

1 Selon Sara Del Rossi, « [l]e néo-conte est un phénomène relativement 
récent et associé à la figure du néo-conteur. Ce dernier, contrairement 
au conteur traditionnel qui apprend les récits oralement, s’appuie sur 
des sources écrites et s’adresse à un public divers lors de ses spectacles. 
Souvent, la gestation du néo-conte aboutit non seulement à la perfor-
mance orale mais aussi à sa publication. » Del Rossi consacre une étude 
plus poussée à l’œuvre de la «  néo-conteuse  engagée  » J. Turenne. 
S. Del Rossi, Où va le kont? Dynamiques transculturelles de l’oraliture 
haïtienne, Paris, L’Harmattan, 2022, p. 97-98, cf. également 100-147.

ANNE BRÜSKE
Université de Ratisbonne

Recréer une mémoire féminine haïtienne 
entre parole de nuit et parole de jour. 

Genre et multimodalité dans  
Ayiti. Chants de liberté !

D



ANNE BRÜSKE132

spécialisés. En outre, elle a publié de nombreux livres, 
des recueils de contes, des livres illustrés pour enfants 
ainsi que des textes transgénérationnels, comme le vo-
lume illustré Joujou Turenne raconte Mandela (2018)2. 
Raconter des contes est pour elle une forme de trans-
mission du savoir, non seulement intellectuel ou cultu-
rel, mais aussi humaniste3. Ainsi, il n’est pas étonnant 
que Ayiti reprenne cette volonté de transmission 
à différents niveaux, déjà visibles dans ses néo-contes. 
Ceux-ci se basent d’un côté sur les contes de l’oraliture 
haïtienne4 et, ainsi, sur la « parole de nuit »5, un cor-
pus de contes, légendes et chants, qui représentaient le 

2 Parmi ses publications comptent Contes de Joujou (2010), Ti Pinge 
(2012), Tortues et les bêtes-à-ailes (2017), Conte du caméléon et autres 
récits qui font du bien (2024).
3 S. Del Rossi, « Rite de passage et performativité : Le conte oral haïtien en 
diaspora québécoise », [dans :] M. Roberge, D. Jeffrey (dir.), Rites et ritua-
lisations, Québec, Les Presses de l’Université Laval, 2018, p. 135–152.
4 Comme le résume Sara Del Rossi, « oraliture », néologisme créé par 
Ernst Mirville en 1970, « désigne alors tous les moyens de divulgation 
orale, de génération en génération. En ce sens, elle ne comprend pas 
seulement les contes et les proverbes, mais aussi des éléments propres 
à d’autres domaines […] » (S. Del Rossi, Où va le kont? Dynamiques trans-
culturelles de l’oraliture haïtienne , op. cit., p. 16). Maximilien Laroche 
a repris le terme dans ses recherches sur la tradition orale haïtienne en 
soulignant que l’oraliture littéraire exercerait une forte influence sur la 
littérature haïtienne écrite. Cf. M. Laroche Maximilien, La double scène 
de la représentation  : oraliture et littérature dans la Caraïbe, Québec, 
Université Laval, 1991, p. 16, S. Del Rossi, Où va le kont? Dynamiques 
transculturelles de l’oraliture haïtienne, op. cit., p. 17-18.
5 La parole de nuit était prononcée en créole, la langue des esclaves, 
née du contact entre la population africaine déportée, la population 
européenne et la population indigène. Souvent pleine de doubles 
sens et d’opacités, elle permettait aux esclaves de transmettre des 
éléments culturels africains et afro-caribéens ainsi que de prononcer 
une critique de la société coloniale, esclavagiste et de plantations. 
Cf. R. Ludwig (dir.), Écrire la « parole de nuit » – la nouvelle littérature 
antillaise. Nouvelles, poèmes et réflexions poétiques, Paris, Gallimard, 
1994, p. 18-25 ainsi que R. Ludwig (dir.), L’errance et le rire. Un nou-
veau souffle des littératures antillaises, Paris, Gallimard, 2022, p. 16-17.



Recréer une mémoire féminine haïtienne entre parole de nuit  ... 133

seul moyen de résistance culturelle des esclavagisé·e·s 
face à l’oppression des «  maîtres  ». D’un autre côté, 
ses néo-contes se démarquent du modèle classique 
du conte oral créole par le choix de langue – presque 
tous les contes sont performés et publiés en français, 
même si le créole reste visible en palimpseste – et par 
la transformation souvent féministe et transculturelle 
des trames6. Dans Ayiti Joujou Turenne tente de 
transmettre l’histoire haïtienne sous un nouvel angle. 
Puisant dans son savoir-faire de conteuse, elle emporte 
son audience à la recherche d’une nouvelle parole, une 
« parole de jour  », qui chanterait à la manière d’une 
grande épopée l’éloge des ancêtres.

Dans ma lecture, je me propose d’analyser Ayiti 
sous l’angle de la récupération de la mémoire collec-
tive d’Haïti à travers une oraliture couchée sur papier. 
Comment cette œuvre recrée-t-elle une mémoire haï-
tienne ? Comment Joujou Turenne conçoit-elle dans 
cette publication écrite le rôle de la parole et celui 
des conteurs et conteuses contemporain·e·s face à la 
transmission de l’oraliture haïtienne  ? Pour répondre 
à ces questions, je me concentrerai sur l’ancrage au-
tofictionnel du récit, sur la tension qu’il ouvre entre 
parole de nuit et parole de jour, sur la fonction des dif-
férents styles génériques (appartenant tantôt à la litté-
rature écrite, tantôt à l’oraliture) et des modes sémio-
tiques employés. 

Ayiti. Chants de liberté ! Un texte 
d’oraliture écrite ?

Paru à Montréal en 2022, Ayiti va au-delà du simple 
recueil de contes oraux figés par l’écriture7. Ce livre 

6 Cf. S. Del Rossi, « Rite de passage et performativité : Le conte oral 
haïtien en diaspora québécoise », op. cit., p. 136.
7 Il est aussi différent de l’« écriture de la nuit », cernable dans les pu-



ANNE BRÜSKE134

illustré relie par un récit à la première personne des 
éléments lyriques et narratifs appartenant à différents 
genres littéraires – chants créoles, contes, épisodes au-
tofictionnels et récits historiques – et relevant de diffé-
rents modes sémiotiques (écriture, parole, image) pour 
recréer, en guise de séance de tirage de contes, une 
version à la fois ludique et digne de l’histoire haïtienne8. 
Issu de la tradition de l’oraliture « savante »9, le texte 
remplit les fonctions essentielles de l’oraliture haïtienne 
du divertissement, de la cohésion sociale et celle de la 
préservation de la mémoire10. Il présuppose ainsi une 
structure dialogique entre la narratrice-conteuse et son 
public implicite imaginaire.

Le dessein de transmettre la mémoire collective se 
reflète dans la structure globale du texte. Celui-ci est 
constitué d’un corpus principal de dix-huit chapitres, 
de quinze illustrations en couleurs et d’une annexe. 
Dans les dix-huit « chants », le texte retrace la trajec-
toire d’Haïti et de sa population dans l’espace et dans le 
temps. Cinq « contre-chants » (contes, chants, récits his-
torisants) interrompent le récit à la manière du schéma 
rythmique de point et contrepoint. L’annexe présente 
une collection de textes hétérogènes, destinés à mieux 
faire comprendre l’histoire, la culture et la langue d’Haï-
ti à un public vivant en dehors du pays. Elle comporte, 
entre autres, les sources des citations d’auteurs et au-
trices caribéen·ne·s ou afro-américain·e·s comme Frantz 

blications de Ralph Ludwig, vu qu’il rassemble des épisodes et contes 
pour ainsi suivre sa «  méta-trame  », celle de l’histoire d’Haïti. 
Cf. R. Ludwig (dir.), Écrire la ‘parole de nuit’ – la nouvelle littérature 
antillaise. Nouvelles, poèmes et réflexions poétiques, op. cit., p. 18-20.
8 Cf. M. Lebrun, N. Lacelle et J.-F. Boutin, La littératie médiatique 
multimodale, Montréal, Presses de l’Université du Québec, 2012, p. 3.
9 Cf. E. Mirville, «  Le concept d’oraliture  »,  [dans  :] Le Nouvelliste, 
12 mai, 1974, p. 1 ; M. Laroche, La double scène de la représentation : 
oraliture et littérature dans la Caraïbe, 1991, op. cit., p. 16.
10 S. Del Rossi, Où va le kont? Dynamiques transculturelles de l’orali-
ture haïtienne, op. cit., p. 22.



Recréer une mémoire féminine haïtienne entre parole de nuit  ... 135

Fanon, Yanick Lahens ou encore Maryse Condé, un glos-
saire, des documents historiques, et la transcription des 
chants créoles recueillis pour la publication.

Ayiti développe deux trames principales, l’une en-
chevêtrée avec l’autre  : à un premier niveau, la voix 
de la narratrice raconte l’histoire haïtienne depuis 
Christophe Colomb jusqu’à la diasporisation en passant 
par la colonisation, l’esclavage, la Révolution et l’indé-
pendance haïtiennes. Présenté sur un ton plein de 
double sens et d’humour, ce panorama historique ne 
se contente pas de chanter les héros et héroïnes. Il in-
siste aussi sur le rôle historique des femmes, sur l’union 
du peuple haïtien malgré sa dispersion et sur Haïti en 
tant que «  lieu symbolique de liberté, d’espoir, et de 
courage »11. Dans le même élan, la dédicace « Pour les 
ancêtres de demain… » (ACL,[ 4]) relie l’audience avec 
la culture ancestrale afro-descendante et indigène de 
la Caraïbe. À d’autres moments, ce lien aussi bien inter-
générationnel que spatial est rehaussé pour souligner 
l’importance de la diaspora haïtienne contemporaine, 
dont ce serait le rôle d’être solidaire avec un pays qui se 
trouve actuellement au bord du gouffre : « Cette union 
vient aujourd’hui des Haïtiens de la diaspora, mais aussi 
de tout Afro-descendant » (ACL, 98). À un deuxième ni-
veau, métalittéraire, Ayiti raccorde l’idée de la transmis-
sion et de la recréation d’une mémoire collective avec 
ses formes de transmission. En effet, le texte consacre 
plusieurs « chants » à la fonction historique de la tra-
dition orale haïtienne ainsi qu’aux défis que doivent 
relever les conteurs et conteuses du XXIe siècle entre 
(auto-)exotisme et divertissement. 

11 J. Turenne, Ayiti. Chants de liberté  !, Montréal, Planète rebelle, 
2022, p. 89. Les citations suivantes provenant de l’œuvre citée seront 
marquées à l’aide de l’abréviation ACL, la pagination suivra le signe 
abréviatif après la virgule.



ANNE BRÜSKE136

Le style générique de l’autofictionnel à l’en-
contre de la parole de nuit et de la parole 
de jour

D’emblée, Ayiti ancre son récit dans une oralité 
fictive, présente en palimpseste, rapprochant ainsi le 
verbe écrit et la parole acoustique. La comptine créole 
placée en tête du premier chapitre crée une ambiance 
d’oralité et de multimodalité qui est renforcée ensuite 
par les formules d’ouverture typiques des contes, telles 
que « Histoire ! histoire ! raconte ! » ou « Krik ! Krak ! ». 
C’est dans ce contexte qu’apparaît la voix de la narra-
trice pour la première fois. Passant du chant à la prose 
et changeant ainsi de genre littéraire et de mode sé-
miotique, cette voix introduit un récit autofictionnel 
qui servira de cadre au discours mémoriel du livre. Ce 
cadre structure d’une part le récit tout au long du texte, 
d’autre part il ancre la narratrice-conteuse dans un 
contexte haïtien. À un niveau individuel, il la présente 
comme Haïtienne de la diaspora et femme – née en 
Haïti et élevée à Montréal – ; à un niveau collectif, il la 
situe comme conteuse porteuse d’une mémoire collec-
tive dont c’est la responsabilité de dynamiser les formes 
de transmission culturelle à l’aune de son époque. Le 
cadre autofictionnel est particulièrement présent dans 
le « chant premier » qui sert d’exposition thématique 
et de point de départ culturel, générique et métalit-
téraire, et dans les quatre ultimes chants, qui relient 
l’autofictionnel à la discussion des formes et pratiques 
de transmission.

De l’autofictionnel à la recréation de la 
mémoire collective par la parole de jour

Le premier chant invite l’audience à un voyage 
à travers les genres littéraires  : commençant par une 



Recréer une mémoire féminine haïtienne entre parole de nuit  ... 137

comptine créole, il bascule dans un récit autofiction-
nel et généalogique relatant les deux naissances de la 
narratrice pour se tourner, après un passage lyrique, 
vers une partie de style encyclopédique énumérant les 
femmes héroïnes d’Haïti. Le chapitre clôt sur une mise 
en perspective programmatique : « Voici mon humble 
apport à l’édification de nos mémoires » (ACL,19).

C’est à travers le récit de sa double naissance – la 
première, biologique, en Haïti  ; la seconde, dias-
porique, à Montréal – que la narratrice se positionne 
comme femme haïtienne afro-descendante et artiste. 
Son récit autofictionnel commence par situer ses lec-
teurs et lectrices dans le temps et l’espace  : « C’était 
la nuit. Au Cap-Haïtien. Haïti, Caraïbes, West Indies, 
Grandes Antilles  »  (ACL,  6). Dans le récit tantôt dra-
matique, tantôt humoristique de sa première nais-
sance, la voix de la narratrice s’auto-construit ensuite 
comme «  fille de la nuit  »  qui passe «  de l’envelop-
pante obscurité utérine pour glisser dans une douce 
étreinte de la nuit capoise  »  (ACL,  7) et qui «  depuis 
cherche la lumière »12. Par l’autoreprésentation comme 
« fille de la nuit » à la recherche de la lumière, la nar-
ratrice se caractérise comme un être protégé par la 
nuit « douce »  (ACL, 7), elle insiste encore sur sa vo-
lonté de s’aventurer vers l’avant, d’atteindre d’autres 
niveaux de conscience. À travers l’opposition entre 
nuit et jour, elle anticipe sa réflexion métalittéraire ul-
térieure sur la relation entre parole de nuit et parole de 
jour. C’est à ce moment-là que la narratrice dévoile son 
identité extratextuelle en faisant référence à son nom 
de scène, «  Joujou Turenne, l’Amie du Vent ». Par un 
acte performatif répété à quatre reprises (« Ainsi, moi 
[…] », ACL, 7), le récit de la narratrice s’inscrit dans ses 

12 « Ainsi donc. /Je suis née la nuit, / Ni à l’aube, / Ni au crépuscule. 
/ La nuit. Au cœur de la nuit. / Je suis née libre…/ […]/ Et depuis je 
cherche la lumière. » (ACL, 7-10).



ANNE BRÜSKE138

lignées généalogiques maternelle et puis paternelle, 
puis dans la communauté haïtienne dans et en dehors 
du pays. Elle reprend le motif de la dédicace « pour les 
ancêtres de demain », se plaçant non comme dernier 
rejeton d’une lignée, mais plutôt comme un maillon 
dans une longue chaîne allant vers l’avenir. Ce cadre 
autofictionnel peut certes faire penser à l’autobiogra-
phie européenne traditionnelle écrite, supposant l’uni-
té entre auteur, narrateur et protagoniste et se centrant 
sur un moment de conversion13. Sortant pourtant du 
patron masculin, il s’inscrit dans une tradition féminine 
qui présente la protagoniste comme faisant partie d’un 
tissu social complexe. Il rappelle en outre le kasalà issu 
de la tradition orale africaine dont la fonction est d’af-
firmer l’identité individuelle et collective du conteur ou 
de la conteuse14. Ainsi, autant la comptine créole que 
la narration autofictionnelle servent à jalonner le cadre 
tempo-spatial d’Ayiti. Ces stratégies d’autorisation per-
mettent à la narratrice-conteuse d’établir son apparte-
nance culturelle.

Enchaînant avec sa « deuxième naissance » (ACL, 10), 
la narratrice décrit comment, enfant transplantée 
à Montréal, l’absence de modèles afro-descendants 
l’a perturbée: 

[J]e suis tout de même tombée dans une profonde confusion lorsque 
j’ai réalisé que tous ces personnages qui nourrissaient mon imagi-
naire désormais hybride ne ressemblaient en rien à ce que je voyais 
chaque matin en me regardant dans le miroir. […] Où étaient ces gens 
qui me ressemblaient, qui m’avaient précédée? (ACL, 10) 

L’image du « miroir », métaphore classique de la prise 
de conscience de soi, renvoie aux difficultés d’identifi-
cation de la jeune Joujou noire dans un contexte cultu-
rel québécois à dominance euro-canadienne, voire 

13 Cf. Ph. Lejeune, Le pacte autobiographique, Paris, Seuil, 1975.
14 S. Del Rossi, « Rite de passage et performativité : Le conte oral 
haïtien en diaspora québécoise », op. cit., p. 142-143.



Recréer une mémoire féminine haïtienne entre parole de nuit  ... 139

coloniale  (ACL,  11). Dans le reflet de la protagoniste 
nous pouvons également détecter l’audience implicite 
du texte: la jeunesse québécoise issue de la diaspora 
haïtienne, qui, comme la jeune Joujou, ne voit pas reflé-
tée son histoire ni dans la nature septentrionale ni dans 
les manuels scolaires. Cette seconde naissance dans un 
ailleurs spatio-culturel conduit le « je » à vouloir com-
bler ce vide, à rassembler « suffisamment de bribes pour 
raccommoder [s]on histoire d’origine ». Ceci implique, 
« [e]nfin et surtout, [s]on passage d’une parole de nuit 
à une parole de jour, en partage avec vous » (ACL, 11). 
Récupérer son histoire, qui « naît en Afrique comme un 
conte truffé de péripéties avec des héros et héroïnes 
plus grands que nature » (ACL, 11) et dont le « second 
ancrage » sont les Caraïbes  (ACL, 14), signifie pour la 
narratrice-conteuse changer de mode de transmission, 
passer du discours caché et opaque de la parole de nuit 
à une parole de jour, publique, transparente et inclusive. 

Le regard de la narratrice se tourne ensuite vers ses 
«  terres ancestrales ». Ce changement de perspective 
se traduit au niveau des styles génériques utilisés  : le 
récit bascule d’abord dans un lyrisme dialogique, pour 
déboucher sur l’éloge «  Femmes d’Ayiti. Héroïnes, 
guerrières, combattantes, amazones  ». Proche d’une 
entrée encyclopédique par sa présentation graphique 
et d’un discours public par les louanges pointues des 
personnages, cette partie énumère des « femmes-vail-
lance  »  (ACL,  14) d’Haïti, oubliées par l’Histoire mas-
culine, par exemple la reine Anacaona ou les protago-
nistes-femmes de la Révolution haïtienne telles que 
Victoria Montout, Cécile Fatima ou Marie Sainte Dédé 
Bazile. Par la présentation de ce tableau historique fémi-
nin, la narratrice dépasse l’idée des origines culturelles 
individuelles et assied son projet de mémoire collec-
tive féminine. Ce faisant, elle souligne son agentivité en 
tant que narratrice-conteuse, « [s]on désir de raconter 



ANNE BRÜSKE140

[s]oi-même [s]on histoire, nourrie par une grande ligne 
de femmes ancestrales » (ACL, 18). 

Finalement, ce triple ancrage autofictionnel – per-
sonnel, généalogique et mémoriel-féministe – permet 
à la narratrice d’aller au-delà d’une autodéfinition ba-
sée sur ses seules terres ancestrales. Ceci devient vi-
sible dans ses autodésignations : en se référant à elle-
même désormais non seulement comme «  fille de 
la nuit  »  (ACL,  7-10) mais encore comme «  Fille des 
Vents » ou « Joujou Turenne, l’Amie du Vent », la nar-
ratrice accentue son esprit «  de liberté, de dignité[,] 
persévérance, résistance, vaillance »  (ACL, 18). Par cet 
acte performatif, elle persévère dans son effort d’artiste 
engagée, portée par une relation symbiotique avec le 
« Vent […] vecteurs de [s]es trouvailles » et par le souffle 
énergétisant de la nature :

 Je conte, j’écris, je chante, je ris, j’écoute… et le Vent 
devient vecteur de mes trouvailles.
Le Vent m’abrite, m’inspire.
Il me soulève, me porte, m’emporte. 
Le Vent m’habite. (ACL, 18)

De la mission des conteurs et conteuses à 
une parole plurielle entre jour et nuit 

Les réflexions de la narratrice-conteuse ne s’arrêtent 
pas là. Les ultimes chants  (ACL, 15-18) reviennent sur 
la relation entre parole de nuit et parole de jour et sur 
la responsabilité des « artistes du verbe » issus de la 
diaspora. Dans un passage lyrique ouvrant le quin-
zième chant « Parole de jour, parole de nuit », la narra-
trice-conteuse définit sa mission artistique. Elle s’y érige 
comme « Porteuse de l’Aube qui enfante la parole de 
jour  », une parole donc porteuse non seulement de 
l’histoire haïtienne, mais encore « de l’Histoire avec un 
grand H / H comme dans Humanité » (ACL, 102). Dans 



Recréer une mémoire féminine haïtienne entre parole de nuit  ... 141

ce contexte, elle revient sur la dynamique entre la pa-
role de nuit et celle de jour : face aux conditions de 
vie dévastatrices de l’esclavage, la parole de nuit au-
rait remplacé la parole de jour, « enfouie dans les cales 
de bateaux », « évanouie», « muselée », « atrophiée » 
et « endormie » (ACL, 103). Selon le récit, la parole de 
nuit, porteuse du merveilleux, des fables et des contes, 
aurait servi d’espace protecteur, de source de sublima-
tion, de courage et de résistance, ceci toutefois au détri-
ment de la « parole glorieuse de jour » (ACL, 103), outil 
de la transmission ouverte de la mémoire de person-
nages historiques :

Sous un couvert ludique, et un humour parfois cinglant, les contes 
animaliers et contes chantés étaient des textes de résistance. Les per-
sonnages oppresseurs devenaient féériques. Le “marronage langa-
gier” façonnait alors des mots que les Marrons savaient décoder. […]
Pourtant, nourrir la parole de nuit, c’était une arme à double tran-
chant. C’était aussi laisser s’assombrir la parole de jour. Concéder 
qu’elle s’évanouisse au profit de l’oubli. (ACL, 104)

Expliquant l’absence de grandes épopées propres 
à l’histoire haïtienne par le joug colonial, le récit 
constate un déséquilibre dans l’oraliture haïtienne ac-
tuelle tendant vers le folklorique plutôt que vers l’hé-
roïque. Cette tendance folklorique est associée au péril 
d’une vision du conte qui le réduirait au divertissement 
et à l’(auto-)exotisme (ACL, 109). Ainsi, le récit identifie 
une « double tâche » pour « nous, conteurs, conteuses, 
artistes du verbe » : celle « de faire partie de la parole 
elle-même et d’en être le véhicule » (ACL, 110), c’est-à-
dire d’incarner et à la fois de transmettre l’esprit résis-
tant des ancêtres esclavagisé·e·s et marron-ne·s : « Ne 
serait-il pas regrettable que l’intention des rassemble-
ments nocturnes d’Autrefois, chargés de convictions, de 
passion et d’Espoir, soit détournée ? » (ACL, 110) Dans 
un contexte marqué par les séquelles du colonialisme, 
de l’esclavage et du déplacement diasporique, il relève 
de la responsabilité des artistes du verbe de faire vivre 



ANNE BRÜSKE142

la parole de nuit de façon digne, de ranimer la parole 
de jour et, finalement, de trouver de nouveaux formats 
et contenus adaptés aux contextes, publics et environ-
nements médiaux diasporiques.

Toutefois, la proposition de la narratrice va au-delà 
d’une simple coexistence entre parole de nuit et pa-
role de jour. Se tournant de nouveau vers le lyrique, 
la narratrice-conteuse défend dans une perspective 
de réconciliation sa propre posture en tant qu’exilée 
multiple, nomade moderne et « insulaire » (ACL, 110). 
Recourant de nouveau à l’image du miroir, elle propose 
d’anticiper l’avenir à travers le prisme du passé et, ain-
si, de s’échapper « désormais de ce refuge [de l’imagi-
naire] / les yeux ouverts virés [sic] vers l’histoire, / celle 
du passé, certes… / Mais cette fois / avec un miroir / 
reflétant l’avenir  »  (ACL,  112). Cette réconciliation, ce 
regard par ricochet vers l’avenir, a un pouvoir libérateur 
pour la parole de la conteuse. Celle-ci ne sera désor-
mais plus tiraillée entre jour et nuit, mais, plurielle, re-
flètera les errances de la conteuse (ACL, 110-112). Dans 
un jeu d’appel et réponse, le récit fait applaudir cette 
posture de la pluralité «  les vieux os  »  : « Honneur  ! 
Respect  ! La société  ! / Honneur  ! Respect  ! / Laissez 
voltiger nos chants au gré du Vent ! » (ACL, 112) Ainsi, 
le récit plaide sous l’œil approbateur des ancêtres pour 
« un équilibre » entre parole de jour et parole de nuit 
se dévoilant comme un mélange des deux : 

Puissent le jour et la nuit résonner tour à tour en un verbe qui re-
joindra l’équilibre de tous les dires. […] Recevez déjà ces quelques 
paroles de jour entremêlées de paroles de nuit. (ACL, 113)

La place du conte dans le récit multimodal
Ayiti est donc conçu par la voix de la narra-

trice-conteuse comme un terrain de rencontre, de 
transculturation entre parole de nuit et parole de jour. 
Dans cette logique, le récit enchevêtre différentes 



Recréer une mémoire féminine haïtienne entre parole de nuit  ... 143

trames génériques. Il reconstitue ainsi, insérée dans 
un cadre narratif autofictionnel et ponctuée par des 
éléments lyriques ou de conte, une épopée transgé-
nérique pour les héros et héroïnes haïtien·ne·s. Mais 
Ayiti est aussi un texte multimodal puisque, issu tant 
de l’oralité que de la scripturalité, il combine différents 
modes sémiotiques en utilisant des ressources vi-
suelles, verbales, écrites, gestuelles et musicales15. Ceci 
devient visible à la surface du texte qui opère en mode 
verbal par l’écriture, en mode visuel par les illustrations 
en couleur de l’artiste multimédia Judith Rudd, sensées 
traduire « en images les émotions-silence » (ACL, 162), 
et encore en mode acoustique par les éléments d’orali-
té couchés sur papier. Ce dernier mode acoustique est 
réalisé dans l’acte de lecture, donc dans l’imagination 
de l’audience, et suggéré par la transcription des chants 
et par la version audio de Ayiti, publiée en 202416.

Quels rôles jouent donc le verbal, l’acoustique et le 
visuel pour la transmission de la mémoire collective, 
comment le récit s’en sert-il pour transporter son mes-
sage ? Les chants et les contes, appartenant à l’oraliture 
et intégrés par le moyen de l’écriture, ne sont pas que 
des ornements. Si le cadre autofictionnel du récit sert 
à relier la perspective individuelle à une mémoire col-
lective historisante, les chants et les contes renvoient 
à la mémoire culturelle afro-caribéenne de la parole 

15 Pour une discussion de la multimodalité cf. M. Lebrun, N. Lacelle 
et J.-F. Boutin, La littératie médiatique multimodale, op. cit., p. 3. Pour 
la définition de mode sémiotique cf. C. Jewitt, « An introduction 
to multimodality », [dans :] C. Jewitt (dir.), The Routledge Handbook 
of Multimodal Analysis, Londres, Routledge, 2009, p. 14-27. Pour 
l’idée de la combinaison de différents modes dans un événement 
communicatif cf. T. Van Leeuwen, Introducing Social Semiotics, New 
York, Routledge, 2005. Pour l’aspect de la multimodalité dans le conte 
oral cf. S. Del Rossi, Où va le kont? Dynamiques transculturelles de 
l’oraliture haïtienne, op. cit., p. 96.
16 J. Turenne, Ayiti. Chants de liberté  ! [version audio], Montréal, 
Planète rebelle, 2024 ; https://youtu.be/fuwOAqT9X3I.



ANNE BRÜSKE144

de nuit. À l’instar du récit autofictionnel des deux nais-
sances, ils servent de garant de l’authenticité culturelle. 
Par leur ton tantôt élogieux, tantôt fabuleux et fausse-
ment simple, ils posent les jalons pour l’interprétation 
du récit entre épopée consacrée à la mémoire afro-des-
cendante féminine et texte autoréférentiel ludique. En 
outre, les chants et les contes ont une fonction struc-
turante. À la différence du récit autofictionnel qui éta-
blit un fil conducteur lié au cadre métadiégétique, les 
chants marquent les moments de transition dans le 
récit. Par exemple, les quelques couplets de «  Mwen 
prale o Zanana » ou de « Mèsi bondje », chanson com-
posée par Frantz Casseus, emportent l’audience dans 
un imaginaire folklorique atemporel pour la replonger 
ensuite dans un récit historisant. Les formules de l’ora-
lité exercent une fonction structurante similaire à celle 
des couplets de chants.

Les contes occupent une place particulière puisque, 
dans une figure de mise-en-abyme, le récit raconte l’his-
toire de la parole de nuit moyennant les techniques nar-
ratives de l’oraliture. Par leur dialoguicité évoquée par 
le jeu d’appel et de réponse de « Krik ! Krak » ou « Tim 
Tim ! Bwa chèch ! » (ACL, 40), ils recréent à l’écrit une 
situation de transmission orale qui se réalise dans l’acte 
de lecture. À travers cette dialoguicité inhérente au ré-
cit se définissent les contours de l’audience «  impli-
cite », telle que conçue par le texte même17. Les encou-
ragements et interjections de l’audience imaginée par 
la narratrice-conteuse nous renvoient à la conception 
de la narratrice de son audience cible, d’un public as-
soiffé d’apprendre l’histoire haïtienne au féminin18. Sur 
le plan du contenu, les contes commentent l’histoire 

17 W. Iser, L’acte de lecture  : théorie de l’effet esthétique, Paris, 
Mardaga, 1985.
18 Comme nous avons pu le voir, cette audience implicite corres-
pond surtout à la diaspora haïtienne québécoise.



Recréer une mémoire féminine haïtienne entre parole de nuit  ... 145

d’Haïti recréée par la narratrice-conteuse depuis leur 
positionnement ahistorique et atemporel. Celle-ci attri-
bue à deux contes une importance particulière : « Petite 
grenouille de puits » (ACL, 41-44) et « Crapaud gardien 
de l’eau »  (ACL, 105-107). En effet, ils font partie des 
cinq « contre-chants » qui rythment le texte en contre-
point au récit principal19. Ces deux fables animalières 
interrompent le récit historisant pour le remettre en 
perspective par leur symbolisme et leur métaphoricité. 
Elles apportent ainsi une métaréflexion allant au-delà 
du discours mémoriel, accompagnée par un change-
ment de niveau diégétique : du récit de la conteuse on 
passe à celui d’un de ses personnages. Ce changement 
se traduit par une présentation visuelle particulière qui 
supplée les modulations de la voix de la conteuse qui, 
dans une situation d’oralité réelle, auraient annoncé ce 
passage. En effet, les « contre-chants » se distinguent 
par une mise-en-page, une typographie et un cadrage 
différents du récit principal, alertant les lecteurs et lec-
trices qu’il s’agit là d’éléments primordiaux à la com-
préhension du texte.

« Petite grenouille de puits » est inséré comme un 
récit dans le récit dans le sixième chant, « Puissance des 
invisibles et des mystères » (ACL, 37-46). Dans ce cha-
pitre, la voix de la narratrice retrace la genèse et les 
pratiques de la parole de nuit sur les plantations colo-
niales. Il sert d’exemple pour les fables allégoriques ra-
contées et pour le poids que ces récits pouvaient avoir 
pour l’audience esclavagisée  : «  La parole devenait 
reine, et parfois elle arborait une robe de conte allégo-
rique » (ACL, 40). Introduit par la formule « Mesye dam, 
sosyete, Kriiiiiiiik  ! – Kraaaaaaak  ! »  (ACL, 40), le récit 
raconte l’histoire de la petite grenouille de puits qui, 
orpheline dans un monde dévasté, vit dans son puits 

19 Cf. A. Benítez Rojo: La isla que se repite, Barcelone, Casiopea, 1998, 
p. 32-33.



ANNE BRÜSKE146

jusqu’à ce qu’une petite grenouille de mer vienne la 
convaincre de sortir de son refuge. D’abord timide, la 
petite grenouille de puits se souvient de l’amour de ses 
parents, se défend face aux animaux sauvages et ap-
prend à vivre dans la grande mer. Ce conte, caractérisé 
par ses dialogues et ses couplets de chants intercalés 
en créole, célèbre la confiance en soi, le courage et les 
capacités d’adaptation. Le récit de la narratrice relie le 
conte, qui se clôt sur la proclamation du droit à la dé-
fense, avec la pratique de la parole de nuit et érige le 
conte comme source de courage, de résistance cultu-
relle et de marronage : 

 Petits et grands, suspendus aux lèvres du conteur […], savourent le 
récit et deviennent eux-mêmes les personnages qui, dans le cas de 
la grenouille, sont glorieux. Comme ça tombe bien  ! Les mots du 
conte résonnent fort et deviennent porteurs d’espoir. […] Alors, pour 
connaître la liberté, nous casserons nos chaînes ! Courage ! (ACL, 45) 

De manière similaire, « Crapaud gardien de l’eau », 
inséré dans le « Quinzième chant » (ACL, 102-108), ac-
centue le pouvoir libérateur du conte qui, à l’époque 
de l’esclavage, pouvait « dénoncer des situations et des 
gens sans les nommer » et ainsi « apaiser l’insuppor-
table »  (ACL, 108). Par sa double fin, il dénonce aussi 
bien la figure du colonisateur-esclavagiste crapuleux 
insensible à la souffrance d’autrui que celle de l’artiste 
du verbe qui, tirant profit de la chute du tyran, mono-
poliserait la parole au détriment du partage.

Pour conclure : le mode visuel dans le « livre 
illustré » 

C’est par l’écriture qu’Ayiti s’attèle à la double tâche 
de recréer une mémoire haïtienne féminine et de re-
nouveler la tradition de l’oraliture haïtienne entre pa-
role de nuit et parole de jour et entre Haïti et la diaspo-
ra. Les analyses précédentes ont pu mettre en évidence 



Recréer une mémoire féminine haïtienne entre parole de nuit  ... 147

comment ce texte ludique et grave à la fois navigue 
entre différents espaces (Afrique, Caraïbe, Québec), 
différents genres et traditions littéraires (autofictionnel, 
chant, conte), différents niveaux d’abstraction (discours 
historisant, discours allégorique) et différents modes 
sémiotiques (verbal, visuel, acoustique). 

En guise de conclusion, il convient d’attirer le regard 
sur un mode jusqu’ici négligé : le visuel. Loin d’être pur 
ornement, les illustrations dans Ayiti participent de la 
production de sens du texte. Ces illustrations aux cou-
leurs saturées et à la ligne claire entrent en dialogue 
avec le récit écrit et le récit oral sous-jacent. Ainsi, 
elles reprennent la dimension autofictionnelle, la di-
mension historisante, et la dimension mythologique. 
Il s’agit le plus souvent de représentations rappro-
chées de personnes humaines  – de l’artiste, de per-
sonnages historiques comme Sanite Bélair, Catherine 
Flon, Makandal ou bien Toussaint Louverture et Jean-
Jacques Dessalines, de personnages fictifs – et plus ra-
rement de scènes historiques telles que celle de « Bois 
Caïman  » ou de «  La célébration de l’indépendance 
d’Haïti » (ACL, 62, 86). Cette suite d’images peut être lue 
comme un récit graphique, comme une version visuelle 
de l’histoire d’Haïti, mettant sous les feux des projec-
teurs les étapes et personnes à commémorer. Ainsi, ces 
représentations servent d’ancre visuelle à la mémoire 
collective à recréer. Toutefois, le style des dessins ajoute 
une couche de sens supplémentaire. Grâce au calme 
serein qui émane des couleurs saturées, des contours 
bien définis et de la position souvent statique de leur 
sujet, ils plongent lecteurs et lectrices dans une am-
biance apaisée, atemporelle, malgré l’histoire violente. 
Il en est de même de la progression des couleurs d’une 
image à l’autre, allant de l’ambiance de nuit bleu foncé 
et violette de « La naissance de Joujou » (ACL, 8-9) vers 
la clarté du jour dans l’avant-dernière image du tome 
qui représente une jeune femme devant les collines de 



ANNE BRÜSKE148

Port-au-Prince ([sans titre] ACL,  111). Cette progres-
sion semble suivre un mouvement de l’obscurité de 
la nuit vers la lumière du jour, doublant ainsi le deu-
xième niveau de réflexion du récit écrit, celui de l’idée 
de la transition de la parole de nuit à la parole de jour. 
Finalement, le discours graphique d’Ayiti aussi recourt 
à l’autofictionnel pour structurer le récit : la même re-
présentation de l’artiste, probablement créée à partir 
d’une photo de scène de la conteuse par l’artiste pho-
tographe Yakimo, encadre le texte principal. Le portrait 
de l’artiste, détail de cette illustration, ouvre le récit 
tandis que la même représentation en pied, intitulée 
« Joujou Turenne, l’Amie du Vent », le clôt (ACL, 133). 
Montrant la conteuse en costume de scène, elle fait, 
elle aussi, référence à l’activité extratextuelle de l’ar-
tiste-performeuse en liant le verbe écrit à une situation 
de performance orale où le verbe se matérialise dans 
l’acoustique, mais qui repose également sur le visuel 
et le gestuel. Au même titre, cette mise-en-scène vi-
suelle affirme l’appartenance culturelle de l’artiste, éta-
blie d’ores et déjà par le récit autofictionnel. On voit 
l’artiste vêtue d’un long costume bleu et violet et coif-
fée d’un turban bleu et rouge, couleurs qui renvoient 
au drapeau haïtien. En même temps, le personnage se 
trouve dans un environnement spatial dépourvu de ré-
férences temporelles qui semble entremêler la réalité 
canadienne et celle d’Haïti. Alors que la figure se tient 
debout sur une surface blanche, un champ de neige 
peut-être, elle semble contempler un paysage tropi-
cal de montagnes noires et de ciel orange et violet. 
Cette lumière particulière fait penser, une fois de plus, 
à l’aube et, par là-même, à l’autodésignation de la nar-
ratrice-conteuse de « Porteuse de l’Aube » (ACL, 102), 
prête à réconcilier parole de nuit et parole de jour.



Recréer une mémoire féminine haïtienne entre parole de nuit  ... 149

bibliographie
Benítez Rojo A., La isla que se repite, Barcelone, Casiopea, 1998.
Del Rossi S., « Rite de passage et performativité : Le conte oral haïtien 
en diaspora québécoise », [dans :] M. Roberge, D. Jeffrey (dir.), Rites 
et ritualisations, Québec, Les Presses de l’Université Laval, 2018.
Del Rossi S., Où va le kont? Dynamiques transculturelles de l’oraliture 
haïtienne, Paris, L’Harmattan, 2022.
Jewitt C.,« An introduction to multimodality », [dans :] C. Jewitt (dir.), The 
Routledge Handbook of Multimodal Analysis, Londres, Routledge, 2009.
Laroche M., La double scène de la représentation : oraliture et littérature 
dans la Caraïbe, Québec, Université Laval, 1991.
Lebrun M., Lacelle N.,Boutin J.-F., La littératie médiatique multimodale, 
Montréal, Presses de l'Université du Québec, 2012.
Lejeune Ph., Le pacte autobiographique, Paris, Seuil, 1975.
Ludwig R. (dir.), Écrire la « parole de nuit » – la nouvelle littérature antillaise. 
Nouvelles, poèmes et réflexions poétiques, Paris, Gallimard, 1994.
Ludwig R. (dir.), L’errance et le rire. Un nouveau souffle des littératures 
antillaises, Paris, Gallimard, 2022.
Iser W., L'acte de lecture : théorie de l'effet esthétique, Paris, Mardaga, 1985.
Mirville E., « Le concept d’oraliture », [dans :] Le Nouvelliste, 12 mai, 1974.
Turenne J., Ayiti. Chants de liberté !, Montréal, Planète rebelle, 2022.
Turenne J., Ayiti. Chants de liberté ! [version audio], Montréal, Planète 
rebelle, 2024 ; https://youtu.be/fuwOAqT9X3I.
Van Leeuwen T., Introducing Social Semiotics, New York, Routledge, 2005.



ANNE BRÜSKE150

abstract

Recreating female Haitian memory between 
parole de nuit and parole de jour. Genre 

and multimodality in Ayiti. Chants de liberté!

In her illustrated book Ayiti. Chants de liberté! (2022), Haitian 
Canadian artist, storyteller and author Joujou Turenne tells the history 
of her birth country, Haiti, from a feminist and diasporic perspective. 
To construct a feminine Haitian collective memory, she interweaves 
elements of her biography with Haitian history and the art of Haitian 
oral storytelling, integrating traditional songs and tales that belong 
to the Haitian oral literature. My contribution proposes reading the 
text from the perspective of the recuperation and rewriting of Haitian 
memory from and for the Quebec diaspora. One of the key axes 
of analysis will be the dynamic tensions between « parole de nuit » 
and « parole de jour », between literary genres of different cultural 
origins, and between semiotic modes of narration.

keywords

mots-clés

o r a l  l i t e r a t u r e ,  c o n t e ,  H a i t i ,  c o l l e c t i v e  m e m o r y , 
Q u é b e c ,  d i a s p o r a

o r a l i t u r e ,  c o n t e ,  H a ï t i ,  m é m o i r e  c o l l e c t i v e , 
Q u é b e c ,  d i a s p o r a



Recréer une mémoire féminine haïtienne entre parole de nuit  ... 151

PUBLICATION INFO
Cahiers
 ERTA

e-ISSN 2353-8953 
ISSN 2300-4681

Received : 31.12.2024
Accepted : 05.05.2025
Published : 20.12.2025

ÉTUDES ASJC 1208

ORCID : 0000-0002-8477-7751
A. Brüske, « Recréer une mémoire féminine haïtienne entre parole 
de nuit et parole de jour. Genre et multimodalité dans Ayiti. Chants 
de liberté ! », [dans :] Cahiers ERTA, 2025, nr 44, pp. 131-151.
DOI : www.doi.org/10.26881/erta.2025.44.06
www.czasopisma.bg.ug.edu.pl/index.php/ce/index

Attribution 4.0 International (CC BY 4.0).

anne brüske
Anne Brüske (dr. hab., Univ. de Heidelberg) est professeure 
à l’Université de Ratisbonne, titulaire de la chaire « Dimensions 
spatiales des processus culturels » au Department of Interdisciplinary 
Multiscalar Area Studies (DIMAS). Spécialiste des littératures 
caribéennes, elle est l’autrice de Zwischen De- und Reterritorialisierung. 
Raumproduktion zeitgenössischer US-karibischer Diasporaliteraturen 
(de Gruyter, 2024) et de nombreux articles sur la transculturation et la 
production de l’espace. Ses recherches actuelles portent sur les récits 
graphiques caribéens, notamment dans l’article « Da(ny) goes (auto)
graphic. Production de l’espace et intermédialité dans les "romans 
dessinés et écrits à la main" de Dany Laferrière », À propos 10 (2023). 


