
This work is licensed under Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0). 
[http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/]

Progress. Journal of Young Researchers 16/2025 

ISSN 2543-8638	 DOI: https://doi.org/10.26881/prog.2025.16.06

„Jeśli rozprężę wdrukowane kraty”…

„Jeśli rozprężę wdrukowane kraty”. 
Pogranicza-w-nas jako kategoria odczytania 
truli Joanny Mueller
Michał Kopyt | Uniwersytet Warszawski 
ORCID: 0009-0002-8800-3873
Michał Kopyt

Streszczenie

W najnowszym tomie poetyckim Joanny Mueller trule (2023) następuje wy-
raźne napięcie pomiędzy tym, co pretenduje do miana jednostkowego i pod-
miotowego (również wspólnotowego), a tym, co pozostaje zewnętrzne i he-
gemoniczne. Powracają w nich kategorie przemocy i schronienia, samotności 
i wspólnotowości („współczujności”), mówienia i milczenia, a także refleksja 
nad samą możliwością zabrania głosu – możliwością rzeczywistej konfrontacji 
z kolejnymi dyskursami kształtującymi nasze pola kognitywno-językowe. Ni-
niejszy artykuł stanowi próbę wglądu w wyłaniające się w trulach głosy i w za-
chodzące pomiędzy nimi relacje. Do ich odczytania zaproponowana zostaje 
kategoria pogranicza-w-nas, ujmowanego nie przez pryzmat konkretnej prze-
strzeni fizyczno-historycznej, lecz jako wyobrażona sfera wewnętrznego auto
namysłu, w której przeplatają się, zderzają i załamują kolejne porządki dyskursu. 
Należałoby zatem mówić tu właściwie o mnogich pograniczach-w-nas, o liniach 
demarkacyjnych pomiędzy ścierającymi się narracjami, o miejscach, w których 
gnieżdżą się maski, a słowa wychodzą poza odgórnie nakładane sensy. Pogra-
nicza-w-nas – jako przestrzenie epistemicznego zgrzytu i przyjrzenia się temu 
wszystkiemu, co organizuje nasze mówienie i myślenie – stają się tym samym 
par excellence przestrzeniami poezji. Na pierwszym miejscu są one jednak bez-
pośrednim spotkaniem z rzeczywistością osobistej petite misère, a dopiero póź-
niej próbą wyzwania tego, co hegemoniczne.

„Jeśli rozprężę wdrukowane kraty”. Borderlands-within-us 
as an interpretive category for Joanna Mueller’s trule (Summary)

In Joanna Mueller’s latest poetry volume, trule (2023), a discernible tension 
is evident between that which aspires to be individual and subjective and that 
which remains external and hegemonic. The categories of violence and ref-
uge, solitude and being-together (‘feeling-together’), speech and muteness, 
along with a reflection on the very possibility of speaking up – the question 
of the actual possibility of confronting the successive discourses shaping our 
cognitive-linguistic fields – are recurring themes in the text. This article seeks 
to offer insights into the voices that emerge within the trule and into the relations 

A
RT

YK
U

ŁY
 N

A
U

KO
W

E

Słowa kluczowe:

Joanna Mueller, 
trule, pogranicze, 

współczesna poezja 
polska

Keywords:

Joanna Mueller, 
trule, borderland, 

contemporary polish 
poetry



Michał Kopyt90

between them. For its interpretation, the category of the borderland-within-
us is proposed, seen not through the prism of a specific physical and historical 
space, but rather as an imaginary sphere of self-examination in which various 
orders of discourse interwine, collide and collapse. We should, therefore, con-
sider it in its multiplicity, as plural borderlands-within-us, as demarcation lines 
between clashing narratives, as zones where our masks nest, and words exceed 
their imposed meanings. These borderlands-within-us, as spaces of epistemic 
confusion and examination of the structures that govern our modes of expres-
sion and thought, thus become the very spaces of poetry. Primarily, they rep-
resent an unmediated encounter with the innermost aspects of life, an insight 
into the reality of the petite misère, only subsequently giving way to an effort 
to challenge the hegemonic.

Pogranicza-w-nas, wielogłos i (współ)milczenie

Wchodząc w poetycki świat truli Joanny Mueller, dostrzec można kolejne przenika-
jące się w nim pola sił, operujące tak w materii języka, jak i wychodzące ku temu, co 
pozajęzykowe. Wybrzmiewają w nich kategorie przemocy i schronienia, bezradności 
i poszukiwania siły, samotności i wspólnotowości („współczujności”), mówienia i nie-
możności zabrania głosu – kategorie, które bardziej niż pozostawać w prostej relacji 
antytetycznej kłębią się i plączą między sobą. Mueller zagłębia się w owe pola sił nie 
po to, aby udzielić jakiejś konkretnej odpowiedzi, ani nie po to, aby wykreować kon-
kretną i spójną wizję rzeczywistości, ale raczej w celu stworzenia angażującej osobę 
czytelniczki/czytelnika przestrzeni wrażliwego współposzukiwania się w  języku. 
Jest to więc poezja, która wychodząc od pojedynczego milczenia, rozszerza się, 
włączając w siebie kolejne bardzo różne głosy; zachowując przy tym świadomość 
ich głębokiego uwikłania w mechanizmy podporządkowania i w wytwarzane prze-
zeń dyskursywne ograniczenia. Zarysowują się tutaj wyraźne napięcia pomiędzy 
tym, co pretenduje do miana jednostkowego i podmiotowego, a tym, co pozostaje 
zewnętrzne i hegemoniczne. „Stawką poetyckiej gry Mueller jest od dawna nie tyle 
wiersz wypowiadający na głos społeczny sprzeciw czy też działający jako dialek-
tyczna negacja, studiowanie i pogłębianie kratylejskiego rozziewu, ile afirmacyjna 
otulina, która na chwilę ugości w sobie prekarne życie” – wskazywał Jakub Skurtys 
(2023: 11–12). Przyjrzenie się owemu wymiarowi „goszczenia prekarności”, a przede 
wszystkim kolejnym przestrzeniom mówienia i wyłaniania się głosów, wokół których 
skupione są trule, stanowi główny przedmiot niniejszej pracy. W tym celu wysu-
nięta zostaje propozycja kategorii pogranicza-w-nas, mająca posłużyć za użyteczne 
przy odczytaniu narzędzie. Pogranicze-w-nas, czy raczej mnogie pogranicza-w-nas, 
odnoszą się właśnie do owych linii napięcia pomiędzy ścierającymi się w jednostce 
głosami. Stanowią wyobrażoną sferę wewnętrznego autonamysłu, w której przepla-
tają się, zderzają i załamują kolejne porządki dyskursu. Nie są to jednak przestrzenie 
namysłu systemowego, należałoby widzieć w nich raczej doświadczenie swoistego 
epistemicznego zgrzytu, zapadnięcia się jednostki w głąb samej siebie – w głąb tego 



„Jeśli rozprężę wdrukowane kraty”… 91

wszystkiego, co ją buduje. To właśnie owe pogranicza-w-nas mogą stać się także 
przestrzeniami najgłębszego oporu, w których jednostka zdolna jest spojrzeć z boku 
(od środka) na gromadzące się w niej maski, a słowa zdolne są uciec od odgórnie 
nakładanym im sensom. W takim ujęciu pogranicza-w-nas stają się par excellence 
przestrzeniami poezji. „Postrzeganie aktu oporu jedynie jako przeciwstawienia się 
pewnej zewnętrznej sile nie wydaje mi się wystarczające dla zrozumienia istoty aktu 
twórczego”, zaznaczał w  Che cos’è l’atto di creazione? Giorgio Agamben (2021: 33). 
Realizujący się w akcie twórczym gest oporu jest również, a może przede wszystkim, 
wymierzony w ograniczenia wewnętrzne względem samego tworzenia – poezja jest 
oporem przeciwko niemożności mówienia. W tym sensie trule osadzone są właśnie 
na pograniczach-w-nas i jako takie materią swojego mówienia czynią to, co skłębione 
i skulone w szczelinach kolejnych dyskursów.

W słynnym fragmencie z Tysiąca Plateau Gilles Deleuze i Félix Guattari piszą: „Człowiek 
od wilków nigdy nie będzie mógł mówić (…) Mógłby przemówić w swoim imieniu 
tylko wówczas, gdyby ujawniono maszynowy układ, który produkował w nim takie 
bądź inne wypowiedzi” (Deleuze, Guattari 2015: 44). Pogranicza-w-nas są miejscami 
zacięcia się owego maszynowego układu – Mueller wchodzi w owe zacięcia, jednak 
nie po to, aby wyzywać cały system produkcji wypowiedzi, ale raczej po to, aby 
w matrycy języka wydobyć rzeczywiste doświadczenie codziennego zmagania się 
i cierpienia – tego, co Pierre Bourdieu określił terminem la petite misère (Bourdieu i in. 
1999). Dążenie to nie jest więc ukierunkowane ku temu, co ogólne – ku mechani-
zmom rządzącym językiem, ale ku temu, co samotne i rozbite, a co poprzez operację 
poetycką Mueller staje się zarzewiem „współczujności” – siostrzeństwa, mówienia 
poprzez siebie, współodnajdywania się. „Najlepiej słyszę siebie w milczeniu innej 
kobiety, jestem czujna wobec jej zamilknięcia, ale też w  jej ciszy silniej czuję sie-
bie. Ta »inna« jest tubą mojego to be” (Mueller, Sala 2023) – mówiła poetka. Tam, 
gdzie załamują się dyskursy, gdzie milknie szum wielogłosu, gdzie język znajduje 
aporie mówienia, tam paradoksalnie rodzi się potencjał najgłębszej bliskości. Tam, 
gdzie nie można razem mówić, można razem odczuwać. Owo milczenie w blisko-
ści, niemożność pełnego zabrania głosu, mają w sobie jednocześnie ogromną siłę, 
która umyka temu, co hegemoniczne i jest zdolna stać się impulsem do oddolnego 
przekształcania języka (nawet jeżeli owo przekształcanie sprowadza się ostatecznie 
do drążenia w  języku pojedynczych nor, jam i korytarzy). „Język jest także polem 
walki. Uciskani walczą w języku, by odzyskać siebie, by się pojednać, ponownie zjed-
noczyć, odnowić” (hooks 2015: 146) – wizja bell hooks, choć włożona w nieco inny 
kontekst, bardziej osobista, niepewna i wątpiąca, zdaje się wybrzmiewać w trulach 
jako marzenie o odnajdywaniu wspólnego języka – języka, który rodzi się z milczenia, 
który przebija się na pograniczach-w-nas. W świat truli, zawieszony pomiędzy milcze-
niem a mówieniem, wprowadzają również dwa motta, którymi Mueller poprzedza 
swoją książkę. Przywołując jedno z nich, zaczerpnięte z Indian Tango maurytyjskiej 
pisarki Anandy Devi: „Oto kobieta utkana z milczenia, ale każde z  jej milczeń ma 
swój głos”, możemy zobaczyć ową paradoksalną siłę zakwitającą na jałowym polu 



Michał Kopyt92

opresji. Mueller wychodzi od tego obrazu – wizji milczenia, które zyskuje głos – aby 
następnie przeprowadzić w trulach bardzo podobną operację dawania głosu temu, 
co nieme, przestraszone, zgnębione, skulone i prekarne. Może nawet bardziej niż 
o dawaniu głosu należałoby tu powiedzieć o tworzeniu kolejnych przestrzeni języ-
kowych, w których ów głos może być zabrany.

„Ruch uwalniania”. Między true a lie

Warto zatrzymać się w tym miejscu przy, sygnalizowanych już, kłębiących się i prze-
platających, antytetycznych kategoriach budujących poetykę truli – kategoriach 
przemocy i bezpieczeństwa, bezradności i poszukiwanej siły, czy wreszcie milcze-
nia i mówienia. Wybrzmiewają one bowiem już w samym tytule, łączącym w jedną 
całość pozornie przeciwstawne sobie true i lie – prawdę i kłamstwo. Mueller stawia 
pytania o kolejne odgrywane przez nas role (również rolę siebie samej jako poetki) 
i o ich granice – o to, gdzie kończy się „narzucony scenariusz” (jeśli w ogóle gdzieś 
się kończy), a gdzie zaczyna się „szczerość” (jeśli istnieje) – o to kiedy możemy mówić 
o „osobistej deklaracji”, a kiedy o „przytaczaniu cudzego poglądu” (Mueller, Sala 
2023). Jednoznaczna odpowiedź na te pytania oczywiście paść nie może, ale ważniej-
szy od niej jest chyba sam proces autopogłębiania swojego spojrzenia, wychodzenia 
na pogranicza-w-nas w celu przyjrzenia się kolejnym maskom (Pirandelliańskiemu 
„jednemu, nikomu i stu tysiącom”), proces konceptualizowania samego siebie jako 
trula – jako istoty zbudowanej z pasujących do siebie sprzeczności. Ta wizja człowieka, 
który nieustannie coś odgrywa, w którym spotykają się przeciwne bieguny i przez 
którego mówią hegemoniczne dyskursy, nie jest jednak u Mueller wizją zupełnie 
beznadziejną. Działanie pozytywne jest trudne, ale możliwe. Nie prowadzi do usta-
lenia prawdy, do stworzenia spójnej narracji, ani do bezpośredniego wywrócenia 
relacji władzy, ale pozwala na wykreowanie nowych połączeń, nowych punktów 
zaczepienia – niewielkich i ulotnych, ale zdolnych przezwyciężyć poczucie skrajnego 
osamotnienia i niemożności mówienia.

Ów świetlik – umykający systemowi element pozytywny – pojawia się już w pierw-
szym wierszu otwierającym trule i pełniącym niejako rolę ich manifestu. Utwór ten, 
wprowadzający do zbioru, nosi wymowny tytuł antyfony na wyjście. Zdaje się, iż trule 
chcą być właśnie pewną formą cichego exodusu – wyjściem poza sferę hegemo-
niczności. Może się ono jawić jako obietnica emancypacji – wyzwolenia z przemo-
cowych relacji władzy, czy z niemożności mówienia (nawet jeśli wyzwolenie to jest 
ostatecznie jedynie ulotną chwilą usłyszenia cudzego milczenia). Odnajdujemy to już 
w pierwszych wersach antyfony na wyjście: „o ile jedną z nas wyprowadzę na światło 
warto / jeśli rozprężę wdrukowane kraty i wpuszczę oddech warto”. Słowa te, jedne 
z najsilniejszych w całym zbiorze, można by czytać w kluczu niemalże romantycz-
nym – głosu lirycznego przenikającego wspólnotę, do której mówi. Działają one 
oczywiście na zgoła odmiennym planie, mimo to warto podkreślić ową delikatną 



„Jeśli rozprężę wdrukowane kraty”… 93

sugestię głosu-mocy, która się w  nich pojawia. Nie jest to  jednak głos mówiący 
z góry, przynoszący wyzwolenie, czy ustanawiający nowy język. Mamy tu raczej do 
czynienia z głosem, który cicho zaprasza – do odnajdywania się w nim, do schro-
nienia się, do wspólnego działania i wspólnego uciekania. Przywołując słowa Muel-
ler: „Uznałam, że skoro trule są przede wszystkim tomem o wychodzeniu z klatek, 
to niech już pierwszy wiersz ten ruch uwalniania sprowokuje” (Mueller, Sala 2023). 
W tym też przejawia się charakter antyfony na wyjście jako swoistego manifestu. Jest 
ona sygnałem, kontynuowanego dalej „ruchu uwalniania”, a obecne w niej obrazy – 
„intimate bag”, „poszycie w błękicie”, „bezczelne wyprawy”, „wyrywanie z wnyków” 
czy „lepienie schronu” – stanowią motywy powracające w całym zbiorze i najpełniej 
charakteryzują zachodzące w nim procesy, łączące wymiar tak emancypacyjny, jak 
i tuląco-ochronny.

w oku iris. Meta-trule i echa romantyzmu

O ile więc antyfona na wyjście pełni funkcję wprowadzenia – swoistej uwertury – do 
całego zbioru, o tyle kolejny wiersz w oku iris zdaje się wyznaczać jego ramy meta-
poetyckie, rozwijając metaforykę wskazującą na kolejne wymiary literatury. Już sam 
tytuł proponuje pewną dwoistość odczytania. Iris to z jednej strony imię bogini tęczy, 
posłanki bogów, łączącej niebo i ziemię – imię tej, która przenosi słowa, która mówi 
(sic!). Z drugiej zaś strony iris to nazwa tęczówki, błony regulującej dopływ światła 
do soczewki, a tym samym znak granicy pomiędzy tym, co wewnętrzne i  tym, co 
zewnętrzne względem ciała. Iris jest więc mówieniem i pograniczem. Te dwie kate-
gorie są następnie rozwijane w całym utworze, którego głównym tematem staje się 
sama rzeczywistość lektury. Powracają tu motywy z antyfony na wyjście: „nie wychodź 
za / kwadrat tego koca nie kartkuj / do spisu nakryje cię / ostatni rozdział” – obraz 
schronienia i ukrycia, literatury, która pełni rolę miejsca bezpiecznego, do którego 
można uciec, w którym można się skulić i zakryć przed światem. Metaforyka ta zostaje 
następnie rozwinięta w duchu coraz wyraźniej sygnalizującym pewną immanentną 
względem samego aktu lektury siłę emancypacyjną: „lepiej porzuć marne / z nas 
stróżki przy lekturze / bezkarne cieknie / na biel czerń czereśni”. Przejście od tego, co 
„marne”, do tego, co „bezkarne” jest dopełnione kolejnym obrazem: „poza kontrolą 
bieg / na beszong buszowanie”, jakże bliskim „bezczelnym wyprawom” z antyfony na 
wyjście. W ten sposób podkreślony zostaje, przywoływany przez samą Mueller, „ruch 
uwalniania” – odniesiony do doświadczenia lektury jako do doświadczenia wyzwala-
jącego, choć bez precyzowania, w czym owo wyzwalanie miałoby się przejawiać: czy 
w poczuciu bliskości i co za tym idzie – w przezwyciężeniu, w mniejszej bądź większej 
skali, procesów alienacji poprzez odnajdywanie siebie w tekście? czy w rozpracowy-
waniu mechanizmów rządzących językiem? czy też w samej swobodzie odczytania 
i  jej nieskończonym potencjale aktualizacyjnym? Odpowiedź nie pada. Zostajemy 
z samymi tylko sugestiami – z wizją poezji zdolnej otworzyć w jednostce coś nowego 
i w  jakiś sposób przekształcić jej postrzeganie rzeczywistości (czy to na poziomie 



Michał Kopyt94

emocjonalnym, immaginacyjnym, czy kognitywnym) – z wizją poezji, która wpro-
wadza coś pozytywnego. Przychodzą tu na myśl słowa Audre Lorde, z jej słynnego 
eseju Poetry is not a luxury: „To nasze marzenia wskazują drogę do wolności. Urze-
czywistniają się one zaś dzięki naszym wierszom, które napełniają nas siłą i odwagą 
do widzenia, odczuwania, mówienia i bycia śmiałymi” (Lorde 1985). Uderzająca siła 
tekstu Lorde oddziałuje oczywiście inaczej niż kłębiące się i pozostające w odcieniach 
szarości trule, tam jednak, gdzie dążenia poetyckie spotykają się z dążeniami eman-
cypacyjnymi, dostrzec można liczne elementy wspólne (wychodzące poza kontek-
sty historyczne i geograficzne). Takim elementem jest w tym przypadku chociażby 
kategoria bliskości, przynależności czy też kategoria schronienia – tekstu dającego 
poczucie bezpieczeństwa, a co za tym idzie – dającego także poczucie siły i nadziei.

Wracając do tekstu w oku iris, widzimy jak z owym „poza kontrolą biegiem” zostaje 
zestawiony kolejny obraz: „w szufladach kryminał jak lilije”. Jak wspominała Mueller: 
„Mickiewiczowska ballada Lilije, przepisana do zeszytu pięknym babcinym pismem, 
była z pewnością jednym z pierwszych wierszy, których siła mnie, dziewczynkę ledwie 
wtedy literującą, uderzyła, oszołomiła i kazała do zakazanej szuflady wciąż wracać 
i wracać” (Romantyczność 2022…, 2022: 17). Zapośredniczona Adamem Mickiewiczem 
wizja słowa poetyckiego, które uderza, oszałamia i przyciąga, jest jednocześnie wydo-
byciem, wpisanego w poezję, modelu faktycznej sprawczości – zza „kryminału jak 
lilije” przebija wszak głos „Zbrodnia to niesłychana, / Pani zabija pana”. „Ruch uwal-
niania” zostaje tym samym odniesiony do sfery praxis – poezja staje się pomostem 
między czuciem a działaniem. Horyzont pamięci romantycznej nie ogranicza się 
w oku iris jedynie do Mickiewicza – pojawiające się w tytule oko, a z jeszcze większą 
mocą ostatnie wersy „jesteśmy tu całe same / i nikt / na nas nie czeka”, wprowadzają 
do wiersza również Cypriana Kamila Norwida, odnosząc do utworu W Weronie. Wersy 
te są poprzedzone trzykrotnie powracającą epiforą „jedyne”: „spod pierzyny wszystko 
jeszcze / wątłe jedyne / ostre dzioby szpaków jedyny / chłód źródlanej wody jedyne / 
cięcia w pszennej skórce”. Wprowadza ona w zarysowywanej refleksji nad siłą lektury 
jeszcze jedną kategorię – wyjątkowości i nowości. Osobiste doświadczenie podmiotki 
czytającej (zakrywającej się bezpieczną pierzyną tekstu) odrywa się od mechanizmów 
codziennej bagatelizacji i umniejszania, otwierając w sobie przestrzeń odczuwania 
niezwykłości. Na tym tle jeszcze bardziej uderzające jest przywołanie Norwida, który 
długim cieniem zakrywa cały wiersz. To poprzez niego wkrada się element zwątpienia 
i niepewności. Czytanie ujęte zostaje jako najgłębsza samotność: „jesteśmy tu całe 
same”, choć w typowy dla truli sposób przenikają się w tym antytetyczne kategorie 
bycia razem (liczby mnogiej „jesteśmy”) i samotności („całe same”). O  ile idea lek-
tury jako samotności nie musiałaby koniecznie wskazywać (zwłaszcza w kontekście 
owej wpisanej w nią bliskości) na coś negatywnego, o  tyle ostatnie wersy „i nikt 
/ na nas nie czeka” wyraźnie otwierają szczelinę, przez którą wdzierać mogą się 
kolejne wątpliwości. Mówiące w tych wersach podmiotki zostają wpisane w norwi-
dowskie kategorie – i nie wiemy, czy są one „łzami znad planety”, czy „kamieniami”. 
Odnosząc te dwa obrazy do tego, co zostało już powiedziane wcześniej, nie wiemy, 



„Jeśli rozprężę wdrukowane kraty”… 95

czy podmiotka wchodząca w tekst, a przez tekst (przez materię języka) wchodząca 
w siebie (na pogranicza-w-niej), rzeczywiście przeżywa jakiekolwiek wyzwolenie 
i dochodzi do „swojego głosu”, czy zderza się raczej z kolejnymi, nawarstwiającymi 
się maszynowymi układami zapełniającymi jedynie pustkę.

Siostrzeństwo i wrogie obecności

Wiersz w  oku iris, podobnie jak antyfona na wyjście, odwzorowuje sobą szerszą 
konstrukcję całości truli. Zarysowuje on również tło przebijającego się w kolejnych 
tekstach zwątpienia, niepewności, bezradności i  alienacji, które mimo wszystko 
dążą do bycia wpisanymi w pewną opowieść pozytywną (albo chociaż stwarza-
jącą przestrzenie, w których to, co pozytywne, może zaistnieć). Zdaje się bowiem, 
iż zapośredniczony z Norwida niepokój nie niweluje wcale pozostałych spojrzeń 
na doświadczenie literatury jako doświadczenie schronienia, bliskości, siostrzeń-
stwa, marzenia, sprawczości, a nawet i wyzwolenia. Wyraźnie jednak przebijające się 
w trulach spojrzenie nie jest prostym optymizmem, nie ma w sobie buntowniczej 
wiary w możliwość jakiejkolwiek systemowej zmiany – nie w tym leży też jego siła. 
Podmiotki mówiące w trulach operują w szczelinach, w pęknięciach, w załamaniach 
dyskursu, przemierzają pogranicza, otwierają schrony, budują „afirmacyjne otuliny”, 
rozpracowują mechanizmy przemocy i wydobywają milczenie na głos. Kluczowa 
jest również ich mnogość – trule nie są opowieścią jednego głosu lirycznego, ale 
przenikającej się wielości. Jak mówiła Muller:

Zawsze byłam nieufna wobec trybu mono w poezji, wobec złudy pojedynczego czy-
stego głosu. Interesowały mnie – i nadal interesują – zmącenia mowy, tryb stereo 
dolby surround, załamywanie się jednego głosu w wielu innych, oswajanie językowej 
inności poprzez wiersz – lub przeciwnie: ścieranie się z (często przemocową) obcością 
(Mueller, Sala 2023).

Ową mówiącą wielość świetnie dostrzec można w wierszu głowy maniok: „od świtu 
do nocy ciachamy cichniemy / dychamy rękawami zbyt dużo na siebie”. Być może 
w najpełniejszy sposób zarysowana zostaje tutaj, wybrzmiewająca w całym tomie, 
rzeczywistość pracy reprodukcyjnej – nieopłacanej, ukrytej i pozornie niemieszczącej 
się w kapitalistycznych strukturach podziału pracy (Federici 2021). To właśnie z niej 
Mueller wyprowadza potencjał współgłosu. Rzeczywistość pracy, wspólnego trudu 
i wspólnego milczenia (nawet jeśli nie zawsze przeżywanego w bezpośredniej bli-
skości), stają się dla niej miejscem narodzin wspólnego głosu. Pod koniec wiersza 
podmiotka-reproduktorka pyta: „co nas do mnie sprowadza”, włączając swój poje-
dynczy głos w (obecną w niej) współmówiącą wielość. Ze spotkania z tą wielością 
(z bycia nią!) rodzi się jej poezja: „co tłukę na czcionkę póki starcza żyć”.

Obok fragmentów, w których różne podmiotki współzabierają głos, trule wypełnione 
są także licznymi przestrzeniami naznaczonymi wrogą obecnością – głosami, które 



Michał Kopyt96

przychodzą z zewnątrz, i w których wybrzmiewa podejście przemocowe i opresyjne. 
W co znaczy być przezroczystą widzimy bardzo wyraźne streszczenie owego mecha-
nizmu: „zwierzątko Pies jest zagryzane przez zwierzątko Aport” – podmiotowość, 
sprawczość, widzialność rozpadają się w zderzeniu z kolejnymi, odgórnie narzuca-
nymi, rolami i normami społecznymi. Podobnie w wierszu ciszka, gdzie rzeczywistość 
uciszenia i zamknięcia – „potrzask gdzie osadzona / mur z ani mru mru” – płynnie 
przechodzi w skierowany do samej siebie, interioryzujący zewnętrzne wymogi, tryb 
rozkazujący: „gładź pozór cnót”. Z kolejnych przywoływanych tekstów wyłania się, 
podkreślane przez Katarzynę Szopę, „tło utkane z historii kobiet, które padły ofiarą 
systemowej przemocy i uwięzione zostały w rolach milczących reproduktorek” (Szopa 
2023). Mueller stara się rzucać na nie światło, wydobywać ich myśli, stwarzać pogra-
niczne przestrzenie, w których mogą przemówić. Jak wskazywała Susan Sontag 
(1967), milczenie jest zawsze dialogicznie związane z mówieniem. Ci, którzy „głosu 
nie mają”, istnieją zawsze w relacji do tych, którzy mówią – którzy mają głos. W tym 
sensie cała poezja Mueller staje się próbą rozpracowywania tej relacji. Wyraźnie 
zarysowana zostaje ona w wierszu defensywa i konterka. Jak większość utworów 
w  trulach skupia się on na sferze relacji romantycznych i  intymnych, podważając 
„baśniową opowieść o wielkiej miłości” (słowo „trule” jest wszak i wyblakłym neonem 
„true love”), będącą „obietnicą patriarchalnego kapitalizmu rodem z hollywoodzkiej 
fabryki snów” (Szopa 2023). Wtłaczanie w rolę, odwartościowywanie i uciszanie, tak 
systemowe, jak i realizujące się w intymności, zaznaczone zostaje zderzeniem „moje 
milczenie matowy tombak” i „twoja mowa żywe srebro”. To właśnie na osi mówiący-
-milcząca, na pograniczu twoje głosy-moja ciszka, osadzone są trule.

Tym istotniejsze stają się w tym świetle wszelkie przestrzenie bronienia podmiotowo-
ści i wyrażonego na głos sprzeciwu. Ich przykład odnajdujemy w utworze aż wybije, 
w którym kolejne ciągnące się sekwencje rozkazów, wymogów i poniżeń zostają 
przerwane stanowczym: „nie będę tym co wykrzyczysz”. Refleksja nad własnym 
głosem w zderzeniu z podporządkowującymi siłami wyraźnie wybrzmiewa również 
w wierszu te twoje komedyjki poezje. Już sam jego tytuł uwidacznia ów wrogi głos, 
który czy to za pomocą ironii czy humoru upokarza i wyraźnie zarysowuje swoją 
pozycję władzy. Ponownie można przywołać w tym miejscu Audre Lorde:

W  strukturach zdefiniowanych przez zysk, przez linearny rozkład pracy i  instytu-
cjonalną dehumanizację, nasze uczucia miały być skazane na wymarcie. Trzymane 
w pobliżu jako niemożliwe do usunięcia dodatki, czy w najlepszym razie jako przy-
jemne zabijacze czasu, uczucia miały uklęknąć przed myślą, tak jak my miałyśmy 
uklęknąć przed mężczyznami. Ale kobiety przetrwały. Jako poetki (Lorde 1985).

W te twoje komedyjki poezje zachodzi coś podobnego, umocowany w relacji władzy 
atak wymierzony w poezję – w ekspresyjną i  intelektualną siłę podmiotki – staje 
się dla niej przestrzenią oporu i samoświadomości. To w poezji jest jej przetrwanie: 
„w nich – bardziej niż z tobą – jestem?”, mówi w ostatnim wersie, który daleki jest 



„Jeśli rozprężę wdrukowane kraty”… 97

jednak od tonu triumfatorskiego – w nim również, jak w całych trulach, na końcu 
pojawia się znak zapytania, znak niepewności i poszukiwania. Być może obrona 
podmiotowości – sama kategoria „bycia” – nie może być czymś zupełnym, być może 
zawsze pozostaje pewną iluzją. W twórczości Mueller nie to jest chyba jednak naj-
ważniejsze. Refleksja nad podmiotowością ustępuje w niej miejsca refleksji nad samą 
wyobrażoną przestrzenią poezji i nad jej sprawczością. Powraca w tym kontekście 
wymiar emancypacyjny („hausty uwalniające z pełnego pławienia”), ale jeszcze bar-
dziej ów tuląco-ochronny – goszczący w sobie „prekarne życie”.

W trulach Joanny Mueller nie ma więc przedmiotów i ich językowych reprezentacji, są 
kolejne przenikające się pola sił. Są kolejne głosy – bezpieczeństwa, bliskości, oporu, 
ale także przemocy, podporządkowania, niezrozumienia czy poniżenia. Przepla-
tają się one ze sobą, zderzają i zacierają. Napięcia między głosami, zmącenia mowy 
i zacięcia maszynowego układu produkującego wypowiedzi wyprowadzają nas ku 
przestrzeniom pogranicza, na którym możemy przyjrzeć się jednocześnie z dystansu 
i z bliska temu wszystkiemu, co organizuje nasze mówienie i myślenie. Wyjście na 
pogranicza-w-nas jest jednak na pierwszym miejscu bezprośrednim spotkaniem 
z  rzeczywistością naszej własnej petite misère, a dopiero później próbą wyzwania 
tego, co hegemoniczne. Zbiór trule otwiera więc przestrzeń autorefleksji, w której 
to, z czym przystępujemy do lektury rozmywa się z tym, co czytamy: „Koniecznie 
dochodzi się w pewnym momencie do punktu, w którym niemożliwym staje się 
rozróżnienie między tym, co wychodzi od nas i tym, co wypływa do autora, którego 
czytamy” (Agamben 2021: 32).

Bibliografia
Agamben G., 2021, Creazione e anarchia. L’opera nell’età della religione capitalista, Vicenza.

Bourdieu P. et al., 1999, The Weight of the World. Social Suffering in Contemporary Society, Stanford.

Deleuze G., 2010, Che cos’è l’atto di creazione?, Napoli.

Deleuze G., Guattari F., 2015, Tysiąc Plateau, Warszawa.

Deleuze G., Guattari F., 2017, Anty-Edyp. Kapitalizm i schizofrenia, t. 1, Warszawa.

Federici S., 2021, Patriarchy of the Wage: Notes on Marx, Gender, Feminism, Oakland.

Fiedorczuk J., 2017, Strangers in the Country of the Poet, „World Literature Today”, Vol. 91, No. 1.

hooks b., 2015, Yearning. Race, gender, and cultural politics, New York.

Klicka B., Waligóra A., 2023, Przyszli zobaczyć poetkę: antologia poezji po 1972 roku, Poznań.

Lorde A., 1985, Poetry Is  Not a  Luxury, https://makinglearning.wordpress.com/wp-content/
uploads/2014/01/poetry-is-not-a-luxury-audre-lorde.pdf [dostęp: 4.07.2024].

Mueller J., Głuszak S., Gula B. (red.), 2016, Warkoczami. Antologia nowej poezji, Warszawa.

Mueller J., 2023, trule, Kołobrzeg.

Mueller J., Sala Z., 2023, Rozprężanie wdrukowanych krat. Rozmowa Zuzanny Sali z Joanną Muel-
ler, towarzysząca premierze książki trule Joanny Mueller, wydanej w Biurze Literackim 9 paździer-
nika 2023 roku. Biuro Literackie, https://www.biuroliterackie.pl/biblioteka/wywiady/rozprezanie-
-wdrukowanych-krat/ [dostęp: 3.07.2024].



Michał Kopyt98

Romantyczność 2022: współczesne ballady i romanse inspirowane twórczością Adama Mickiewicza, 
2022, Kołobrzeg.

Skurtys J., 2023, Przejęzyczać się ku życiu (o poezji Joanny Mueller), „Śląskie Studia Polonistyczne”, 
nr 1(21).

Sontag S., 1967, The Aesthetics of Silence, https://www.kim-cohen.com/Assets/CourseAssets/Texts/
Sontag_The Aesthetics of Silence.pdf [dostęp: 26.03.2025].

Spivak G., 2011, Czy podporządkowani inni mogą przemówić?, „Krytyka Polityczna”, nr 24–25.

Szopa K., 2013, Dermografie: poetyka relacji. Wokół związków materii i języka w poezji Joanny Mueller, 
„Praktyka Teoretyczna”, nr 4(10).

Szopa K., 2015, Intima thule: topografia intymności, https://www.biuroliterackie.pl/biblioteka/recen-
zje/intima-thule-topografia-intymnosci/ [dostęp: 27.03.2025].

Szopa K., 2023, Poezja backstage’u, https://www.biuroliterackie.pl/biblioteka/recenzje/poezja-
-backstageu/ [dostęp: 27.03.2025].

Biogram

Michał Kopyt – student Kolegium MISH na Uniwersytecie Warszawskim, w ramach którego stu-
diuje historię sztuki i filologię włoską. Na polu naukowym jego zainteresowania obejmują obszary 
teorii literatury oraz historii i  teorii sztuki. Interesuje się przemianami i wędrówkami motywów 
ikonograficznych, problematyką relacji słowo – obraz, a  także kategoriami hegemoniczności 
i podporządkowania odniesionymi do badań nad współczesną poezją i językiem.

Michał Kopyt – student of the College of Inter-area Individual Studies in the Humanities and Social 
Sciences at the University of Warsaw, where he studies Art History and Italian Studies. In the aca-
demic field his interests encompass literary theory, aesthetics and history of art. He is particularly 
interested in the transformations and migrations of iconographic motifs, the word – image rela-
tionship, and the categories of hegemonicity and subalternity as related to the analysis of con-
temporary poetry and language.


