
S T U D I A  G E R M A N I C A  G E D A N E N S I A

Gdańsk 2024, Nr. 50/51

Mariia Ivanytska
Nationale Taras-Schewtschenko-Universität Kyjiw /

Universität Tübingen

https://orcid.org/0000-0002-4870-431X

Die Rolle der Mehrsprachigkeit beim ukrainisch-deutschen 
Literaturtransfer1

https://doi.org/10.26881/sgg.2024.50.51.02

In diesem Beitrag wird die gesellschaftliche und individuelle Mehrsprachigkeit von Akteuren des deutsch-
ukrainischen Übersetzungsfeldes analysiert. Im Fokus stehen dabei folgende Aspekte: die Bedeutung 
der multikulturellen Regionen Galizien und Bukowina für den ukrainisch-deutschen Literaturtransfer, 
mögliche Einflussfaktoren bei der Wahl der Identifikationssprache von Kulturmittlern, die Bedeutung der 
multilingualen Kompetenz für die soziale Rolle als Übersetzer. Diese Aspekte werden anhand von Sprach‑
biographien und Sprachentscheidungen von drei ukrainisch-deutschen Kulturmittlern untersucht: Ivan 
Franko, Olga Kobylanska und Oswald Burghardt.

Schlüsselwörter: Literaturübersetzung, Mehrsprachigkeit, ukrainische Literatur, Hybridität, kleine Sprache

The role of multilingualism in Ukrainian-German literary transfer. The article analyses social and 
individual multilingualism of actors in the German-Ukrainian translation field. The following aspects 
are within the focus of the research: the significance of multicultural regions Galicia and Bukovyna for 
Ukrainian-German literary transfer; factors influencing the language choice of cultural mediators’ self-
identification; the importance of multilingual competence for the social role of translators. These aspects 
are investigated by means of using the language biographies and language decisions of three Ukrainian-
German cultural mediators: Ivan Franko, Olha Kobylanska, and Oswald Burghardt.

Key words: literary translation, multilingualism, Ukrainian literature, hybridity, minor language

1. Einleitung: Mehrsprachigkeit als Phänomen

Unter Mehrsprachigkeit wird die menschliche Fähigkeit verstanden, „in mehreren verbalen Spra‑
chen zu kommunizieren“ (Videsott 2006: 51), die alle Formen „multipler Sprachkompetenz“ 
(Ahrenholz 2010: 5) einschließen kann. Da eine Person eher selten mehrere Sprachen auf glei‑
chem Niveau beherrschen und gebrauchen kann, sowohl quantitativ als auch qualitativ, werden 

1  This project has received funding through the MSCA4Ukraine project, which is funded by the Euro‑
pean Union.

50.indd   2050.indd   20 13.03.2025   12:24:3513.03.2025   12:24:35



Die Rolle der Mehrsprachigkeit beim ukrainisch-deutschen Literaturtransfer 21

unterschiedliche Stufen der Mehr- bzw. Zweisprachigkeit ausdifferenziert, wobei die Zweispra‑
chigkeit als eine in der Jugend erworbene Kompetenz angesehen wird, während die Mehrspra‑
chigkeit auch später erworbene Sprachkenntnisse inkludiert (Ahrenholz 2010: 5). 

Wenn man Konstellationen und Koexistenz von Sprachen bei der individuellen Mehr‑
sprachigkeit betrachtet, werden verschiedene Sprachen unterschieden: Muttersprache 
(inzwischen als Terminus im westeuropäischen Wissenschaftsdiskurs kaum verwendet), 
Herkunftssprache, Familiensprache, Erfahrungssprache, gelernte Wissenssprache, Identi‑
fikationssprache u. a. (Eggert / Peter 2022: 28–29). 

Kniffka / Siebert-Ott (2012: 177) definieren die Herkunftssprache als die Sprache 
„des kulturellen Erbes“, mit dem eine durch Herkunft oder Tradition begründete Verbin‑
dung empfunden wird; dabei spielt der Wunsch nach der Beibehaltung und Pflege dieser 
Sprache eine wesentliche Rolle. Diesem Begriff steht der Begriff ‚Heritage Language‘ nahe, 
den Little (2020: 209) als die Sprache definiert, die im familiären Umfeld gesprochen, 
entwickelt und beigebracht wird. Der Begriff ‚Familiensprache‘ bezeichnet laut Kniffka / 
Siebert-Ott (2012: 177–178) eine beliebige Sprache, die in der Familie gesprochen wird, 
sei es eine Herkunftssprache oder eine Mehrheitssprache.

Gegenwärtige Forschungen der Mehrsprachigkeit sind vieldimensional und betrachten 
das Phänomen sowohl aus der rein linguistischen als auch aus der soziolinguistischen Perspek‑
tive. Dazu kommen Fallstudien zu einzelnen Schriftstellern2 aus der literaturwissenschaftli‑
chen Sicht. Für meine Fragestellung ist die Forschung von Kremnitz (2015) von Bedeutung, 
der sich hauptsächlich mit der textübergreifenden (intertextuellen) Mehrsprachigkeit aus‑
einandersetzt, bei der ein Autor in unterschiedlichen Texten bzw. unterschiedlichen Phasen 
seines Lebens verschiedene Sprachen benutzt. Er analysiert Kriterien für die Sprachwahl von 
mehrsprachigen Autoren, wobei es zwischen objektiven und subjektiven  Kriterien unterschie‑
den wird. Zu den objektiven Kriterien werden der Zustand von Sprachen, die sprachliche 
Zusammensetzung von Gesellschaften sowie literarische Konventionen und Traditionen 
gezählt; zu den subjektiven – biographische Aspekte (d. h. Bildungssozialisierung, mentales 
und symbolisches Verhältnis zur Sprache, sprachliche Kompetenz und sprachliches Bewusst‑
sein) und Motivationen des Schreibens. Als ein besonderes Kriterium wird der Wechsel der 
Bezugsgesellschaft (Migration und Exil) erörtert.

Gobard (1976: 31–51) differenziert zwischen unterschiedlichen Funktionen von Spra‑
chen bei Mehrsprachigkeit: langue vernaculaire (die Alltagssprache, Familiensprache, Sprache 
der primären Sozialisierung), langue véhiculaire (die Verkehrssprache, die im öffentlichen 
Diskurs angewandt wird, staatliche Sprache), langue référentiaire (Sinn- und Kultursprache) 
und langue mythique (die Sprache der Religion und des spirituellen Lebens). Makarska 
(2013) übernimmt dieses Vier-Sprachen-Modell und unterscheidet ebenso zwischen verna
kularen, vehikularen, referentialen und mythischen Sprachen, indem sie über multilinguale 
Schriftsteller und Übersetzer berichtet. Diese Überlegungen bilden die Basis, um Besonder‑
heiten der Mehrsprachigkeit beim ukrainisch-deutschen Literaturtransfer zu analysieren. 

2  Aufgrund der besseren Lesbarkeit wird im Text das generische Maskulinum verwendet. Gemeint sind 
jedoch immer alle Geschlechter.

50.indd   2150.indd   21 13.03.2025   12:24:3513.03.2025   12:24:35



Mariia Ivanytska22

2. Gesellschaftliche Mehrsprachigkeit: Multikulturelle (Grenz-)Regionen als 
Brücke und Herausforderung

Für den ukrainisch-deutschen Literaturtransfer3 spielte der direkte Kontakt zwischen den Trä‑
gern beider Sprachen eine zentrale Rolle. Besonders bedeutsam waren vor allem die Grenzre‑
gionen Galizien und Bukowina, in denen über mehrere Jahrhunderte hinweg Ukrainer, Polen, 
Juden, Rumänen und andere Ethnien nebeneinander lebten und insbesondere in den Zeiten 
der Österreichisch-Ungarischen Monarchie mit der deutschsprachigen Welt in unmittelbare 
Berührung kamen. Auch die Übersiedlung von Deutschen nach Russland auf Einladung 
der Zarin Katharina II. führte dazu, dass sich in dem Teil der Ukraine, der zum Russischen 
Zarenreich gehörte, zahlreiche Deutsche niederließen. Sie lebten in der ukrainischsprachigen 
Umgebung und agierten mit dem Russischen als Amtssprache. 

So entstand in der Westukraine (Galizien, Bukowina, Wolhynien) gesellschaftliche Mehr‑
sprachigkeit als ein natürliches Phänomen: Die Beherrschung der Sprache der Nachbarn war für 
die alltägliche Kommunikation und somit für das Überleben unverzichtbar, während das Erler‑
nen der Amtssprache des Staates für Bildung und beruflichen Erfolg unumgänglich war.4 

Meistens definieren Sprachforscher solche Koexistenz mehrerer Sprachen in einem sozi‑
alen System als gesellschaftliche Mehrsprachigkeit (Videsott 2006: 51), die vor allem für 
koloniale Gesellschaften typisch ist (Oppenrieder / Thurmair 2003). Allerdings war 
gesellschaftliche Mehrsprachigkeit ein charakteristisches Merkmal aller Imperien, insbeson‑
dere ihrer Peripherien – selbst dann, wenn diese formal nicht als Kolonien galten.

Wie Eggert / Peter (2022: 11–12) erörtern, variieren in mehrsprachigen Regionen 
Funktionen und Gebrauchsweisen der einzelnen Sprachen. Ihnen wird jeweils ein unterschied‑
licher gesellschaftlicher Wert zugeschrieben, der vom gesellschaftlichen Druck sowie vom 
ökonomischen, symbolischen und kulturellen Kapital und der sozialen Stellung der Sprach‑
träger abhängt. Dabei kommt zumindest einer Sprache eine Vorrangstellung zu (ebd.: 15).

Das trifft auch auf die Sprachsituation in Galizien und Bukowina zu, die in der deutsch‑
sprachigen Literatur des Öfteren als positives Beispiel der Multikulturalität dargestellt 
wird: Es geht um sprachliche Vielfalt und Heterogenität, friedliches Miteinander und Tole‑
ranz. So huldigt Rose Ausländer das friedliche Zusammenleben von mehreren Sprachen 

3  Unter dem Literaturtransfer verstehe ich alle Formen der Literaturvermittlung: Übersetzungen, litera‑
turkritische Texte, literarische Entlehnungen (Themen, Sujets, Formen) u. ä., die eine Literatur auf einem ande‑
ren Literaturfeld vertreten.  

4  Für Galizien und Wolhynien war zu der Zeit, als diese Gebiete ein mächtiges Fürstentum im mittelalter‑
lichen Staat Kyjiwer Rus’ bildeten, die Staatssprache Ruthenisch / Altukrainisch (Moser 2024: 57; Kryms’kyj 
1922; Ohijenko 2001). Später, als diese Region größtenteils in das Königreich Polen integriert wurde, wurde 
Polnisch zur Amtssprache. Im kleineren Teil der ukrainischen Territorien, der an das Großfürstentum Litauen 
angegliedert wurde, blieb Ukrainisch als Amtssprache erhalten. Zu den Zeiten von Rzeczpospolita gewann das 
Polnische für das gesamte Gebiet an Bedeutung. Nach 1772 fiel Galizien an Österreich und Deutsch wurde zur 
offiziellen Sprache. Auch die Bukowina gehörte im Mittelalter größtenteils zur Rus’ und danach zum Großfürs‑
tentum Moldau, sodass hier die ukrainisch- und rumänischsprachige Bevölkerung über mehrere Jahrhunderte 
hinweg zusammenlebte. Nach der Angliederung der Bukowina an Österreich 1775 wurde Deutsch zur offiziel‑
len Amtssprache.

50.indd   2250.indd   22 13.03.2025   12:24:3513.03.2025   12:24:35



Die Rolle der Mehrsprachigkeit beim ukrainisch-deutschen Literaturtransfer 23

in Czernowitz (Tscherniwzi) Anfang des 20. Jahrhunderts und thematisiert die gesellschaft‑
liche Mehrsprachigkeit als „Vierliederland“ oder „vielgestaltige Heimat“:

„Vier Sprachen 
verständigen sich 
verwöhnen die Luft“ (Ausländer 2000: 12).

Cybenko (2023: 37–38) weist darauf hin, dass die Mehrsprachigkeit Galiziens eine doppelte 
Wirkung hatte: Einerseits entwickelten sich hier im Laufe der Zeit einzelne Literaturen in den 
Sprachen Deutsch, Polnisch, Ukrainisch und später Jiddisch, die zu den entsprechenden 
„Nationalliteraturen“ gehören, andererseits waren diese einzelnen Literaturen nie vonein‑
ander isoliert: Infolge des gleichen historischen und sozialen Hintergrunds entstanden viele 
gemeinsame Topoi des „galizischen Textes“.

Aber wenn man den Gebrauch und den gesellschaftlichen Stellenwert von einzelnen Spra‑
chen dieser Regionen betrachtet, lassen sich erhebliche Differenzen feststellen. Ukrainisch 
(in Österreich-Ungarn als Ruthenisch bezeichnet) wurde nach dem Gleichberechtigungs‑
gesetz von 1867 als eine der Sprachen der k. u.k. Monarchie sowohl im Schulwesen als auch 
im gesellschaftlichen Leben anerkannt. Dennoch hatte diese Sprache einen niedrigeren Stel‑
lenwert: In Galizien dominierte Polnisch und in der Bukowina Deutsch (Popyk 1999: 25). 
Das geringe symbolische Kapital der ruthenischen Sprache war durch den niedrigen sozialen 
Status ihrer Träger bedingt. Im 18. und 19. Jahrhundert waren es größtenteils Bauern, Klein‑
bürger, Kulturschaffende oder griechisch-katholische Geistliche. 

Da Galizien 1873 die vollständige Autonomie unter polnischer Führung  erlangt hatte, 
wurden der Status und der Stellenwert des Polnischen angehoben, es wurde überall als Unter‑
richtssprache eingeführt, was bei jungen Ruthenen auf Widerstand stieß. Sie machten sich 
Gedanken über ihre sprachliche und kulturelle Zugehörigkeit und widersetzten sich sehr 
entschieden dem polnischen Assimilierungsdruck. Das führte zu intensiven Diskussionen 
über die Identität. Infolgedessen wurde Lemberg zur „nationsbildenden“ Stadt, so Hrytsak 
(2003: 103–109).

Der allmähliche Aufstieg der ukrainischen Nationalbewegung veranlasste Kulturschaf‑
fende dazu, ihre eigene Sprache und Literatur zu entwickeln, unter anderem durch Über‑
setzungen aus anderen Literaturen. Ziel war es, die ukrainische Literatur auf das Niveau der 
Weltliteratur zu heben.

Die Kulturpolitik Österreich-Ungarns war deutlich liberaler als die Kultur- und Natio‑
nalitätenpolitik des zaristischen Russlands, wo der Druck ukrainischer5 Bücher durch Ver‑
ordnungen und Dekrete in den Jahren 1847, 1863 und 1876 eingeschränkt oder verboten 
wurde. Ukrainischsprachige Presse existierte nicht, und ukrainophile Intellektuelle wurden 
verfolgt. Daher ließen Schriftsteller aus der Zentralukraine ihre Werke in Lemberg (Lwiw) 
oder Czernowitz drucken, wodurch sich diese Städte allmählich zu Zentren des gesamt
ukrainischen Kultur- und Wissenschaftslebens entwickelten.6

5  Im russischen Zarenreich wurde über das Kleinrussische gesprochen.
6  So erschienen bspw. Texte von Ivan Nečuj-Levyckyj und Panas Myrnyj in Lwiwer Literaturzeitschriften 

oder als Buchausgaben.

50.indd   2350.indd   23 13.03.2025   12:24:3513.03.2025   12:24:35



Mariia Ivanytska24

Viele Ukrainer, die zum Studium oder zur Arbeit in die Hauptstadt der Donaumonarchie 
kamen, gründeten dort eigene Gesellschaften und Medien, sodass Wien zu einem weiteren, 
wenn auch extraterritorialen, Zentrum ukrainischer Kultur wurde. Ein signifikantes Beispiel 
dafür war die ukrainische deutschsprachige Zeitschrift „Ruthenische Revue“ (1903–1905) 
und ihre Nachfolgerin „Ukrainische Rundschau“ (1905–1915), die von gebürtigen Galizi‑
ern in Wien herausgegeben wurden. Ihr Ziel war es, Vertreter der deutschsprachigen Politik, 
Diplomatie, Presse und Kulturszene mit Informationen über die Ukraine, ihre Geschichte, 
Gegenwart, Kultur und Literatur zu versorgen. In diesen Zeitschriften erschienen zudem 
deutsche Übersetzungen ukrainischer Texte sowie literaturwissenschaftliche Artikel über 
ukrainische Autoren – eine umfassende Selbstdarstellung der Ukraine und ihrer Literatur.

Meine Analyse des ukrainisch-deutschen Übersetzungsfeldes am Ende des 19. und 
zu Beginn des 20. Jahrhunderts zeigt, dass Galizien und die Bukowina die produktivsten 
Regionen für die Entwicklung des ukrainisch-deutschen Literaturtransfers waren. In diesen 
Gebieten wirkten mehrere Kulturschaffende, die die ukrainische Literatur dem deutschspra‑
chigen Publikum präsentierten und dabei mehrere Sprachen nutzten, wodurch sie als poly‑
kulturelle Persönlichkeiten gelten können. Ihre individuelle Mehrsprachigkeit, gestützt durch 
die mehrsprachige Gesellschaft, bildete eine solide Grundlage für Literaturübersetzungen.

Im Folgenden werden drei Kulturmittler vorgestellt, die durch ihre individuelle Mehrspra‑
chigkeit entscheidend zum Ausbau der deutsch-ukrainischen Literaturkontakte beigetragen 
haben. Dabei wird insbesondere untersucht, wie sie ihre sprachliche Situation reflektierten 
und welche Gründe sie zur Wahl ihrer Identifikationssprache bewegten.

3. Mehrsprachige Übersetzer in mehrsprachigen Regionen

3.1. Ivan Franko: „Sohn des Volkes“ und seine Arbeit für das Volk 

Als Gründer des ukrainisch-deutschen Übersetzungsfeldes kann Ivan Franko (1856–1916) 
betrachtet werden, der als Dichter und Schriftsteller, Journalist, Übersetzer, Literaturwis‑
senschaftler und Literaturkritiker, Verleger und politischer Aktivist zu den bekanntesten 
Akteuren der ukrainischen Literatur zählt. 

Wie die meisten gebildeten Galizier beherrschte Franko von Kindheit an mehrere Spra‑
chen. Seine Mutter hatte polnische Wurzeln und sein Vater war angeblich ein Nachkomme 
ukrainisch assimilierter deutscher Kolonisten.7 In der Familie wurde Ukrainisch gesprochen, 
sodass das Ukrainische seine Familien- und Herkunftssprache (vernakulare Sprache) war. 
Im jungen Alter waren deutsche Freunde ein wichtiger Faktor für die Ausbildung seiner deut‑
schen Sprachkompetenz. In der Grundschule des Nachbardorfes lernte er Ukrainisch, Deutsch 
und Polnisch, in der Schule des Basilianer-Klosters in Drohobytsch war Deutsch Unterrichts‑
sprache und im Drohobytscher Gymnasium war es das Polnische. Schon im Gymnasium 

7  Biographische Angaben stammen vor allem aus zahlreichen Selbstzeugnissen von Franko, seinen auto‑
biographischen Texten und Erinnerungen sowie aus Rudnyc’kyj (1974) und Hrytsak (2006). 

50.indd   2450.indd   24 13.03.2025   12:24:3513.03.2025   12:24:35



Die Rolle der Mehrsprachigkeit beim ukrainisch-deutschen Literaturtransfer 25

begann Franko, ukrainische Verse zu schreiben und ins Ukrainische zu übersetzen, unter 
anderem aus dem Altgriechischen und dem Deutschen. 

Als Franko nach Lemberg kam, um zu studieren, geriet er in einen Strudel sprachlicher, 
kultureller und politischer Fragen und Unsicherheiten. In seiner Kommunikation und in sei‑
nen Texten nutzte er sowohl seine Familien- und Herkunftssprache als auch seine hervorra‑
genden Kenntnisse der vehikularen Sprachen Deutsch und Polnisch.

3.1.1. Franko und Deutsch

So schrieb Franko eine Zeit lang Briefe an seine erste Geliebte, Olga Roschkewytsch, eine 
Ruthenin, auf Deutsch. Dies spiegelt den niedrigen Status des Ruthenischen in den Augen 
des jungen Franko wider und den hohen Stellenwert des Deutschen als Sprache edler Gefühle. 
Deutsch könnte daher zumindest in dieser Lebensphase als Frankos referentiale Sprache 
betrachtet werden.

Als Franko in Wien promovierte (1892–1893),8 lernte er mehrere europäische Kultur‑
schaffende (Hermann Bahr, Theodor Herzl, Tomáš Masaryk, Martin Buber) und Wissen‑
schaftler (Vatroslav Jagić) kennen. Mit vielen von ihnen knüpfte er Freundschaften und stand 
im Briefwechsel. Seine deutschsprachigen Briefe und Publikationen zeugen davon, dass er mit 
der deutschen und österreichischen Kulturszene gut vernetzt war. Zu diesen Publikatio‑
nen gehören Essays zu Politik, Kultur und Ethnologie in Galizien, sowie Erzählungen und 
Übersetzungen aus dem Ukrainischen. Franko publizierte etwa 150 sozialkritische Essays 
in deutschen, österreichischen und internationalen Zeitungen und Zeitschriften („Berliner 
Tageblatt“, „Aus fremden Zungen“, „Die Zeit“, „Die Presse“, „Österreichische Rundschau“, 
„Arbeiterzeitung“, „Sonntagsblatt der New Yorker Volkszeitung“ u. a.) und wurde bald als 
deutschsprachiger Journalist bekannt. Außerdem schrieb er fünfzehn belletristische Prosa‑
werke auf Deutsch.9 

Niefanger (2012: 244) weist darauf hin, dass Franko in den größten deutschsprachigen 
Medien publizierte, in denen bekannte Autoren wie Karl Kraus, Henrik Ibsen, Hugo von 
Hoffmannstal, Stefan Zweig u. a. erschienen, daher kann er „als die repräsentative ukrainische 
Stimme im Orchester der europäischen Literaturmoderne gesehen werden“. So war Franko 
mit dem Deutschen als Arbeits- und Wissenschaftssprache in den deutschsprachigen Lite‑
ratur-, Wissenschafts- und Mediendiskurs voll integriert.

3.1.2. Franko und Polnisch

Das Studium an der Universität Lemberg, in der das Polnische dominierte, verband Franko 
mit der Tätigkeit für eine Zeitschrift, in der er seine erste polnische Erzählung publizierte. 
Das Polnische bot eine Reihe an Vorteilen als die Sprache, die in Galizien sowohl Ruthenen 

8  Über diese Periode in Frankos Leben s. Lopuschanskyj (2024).
9  Deutschsprachige Texte Frankos sind in Paslawska / Vogel / Woldan (Hg.) (2016) zu finden.

50.indd   2550.indd   25 13.03.2025   12:24:3513.03.2025   12:24:35



Mariia Ivanytska26

als auch Juden beherrschten, und öffnete jungen Schriftstellern somit den Zugang zu einer 
breiteren Leserschaft. Frankos polnisches Schreiben gestaltete sich wie folgt: Seine Auslegung 
der Theorie von Marx erschien als Katechizm socjalistów (1878) und genoss große Popula‑
rität; er redigierte die polnischsprachige Arbeiterzeitung „Praca“ und schrieb für sie Leitar‑
tikel, arbeitete für die Warschauer Zeitung  „Prawda“, die Lemberger Zeitschrift „Przegląd 
Społeczny“ und über zehn Jahre in der Zeitung der polnischen Liberalen „Kurjer Lwowski“, 
für die er über 900 Artikel schrieb. Franko publizierte insgesamt etwa 1150 Beiträge auf 
Polnisch. Das Schreiben für die auflagenstärksten polnischen Tages- und Wochenzeitungen 
in Lwiw war Frankos Brotberuf, brachte Geld für seine Familie und war „ein Feld, auf dem 
Franko seine literarischen Qualitäten unter Beweis stellen konnte“, so Woldan (2016: 18). 
Daher kann auch das Polnische als Frankos Erfahrungs- und Arbeitssprache oder vehikulare 
Sprache betrachtet werden.

3.1.3. Franko und Ukrainisch

Noch in der Studentenzeit in Lemberg geriet Franko mit seinen ruthenischen Mitstudieren‑
den unter den Einfluss des bedeutenden ukrainischen Wissenschaftlers Mychajlo Drahoma‑
now, dem Verfechter der ukrainischen Autonomie und der gesamtukrainischen Literatur‑
sprache. Er sah die Mission der ukrainischen Literatur darin, das ukrainische Volk zu einem 
Nationalvolk zu erziehen und es aufzuklären. Der rege Kontakt mit Drahomanow prägte 
Frankos Weltanschauung: Die Pflicht des Dichters gegenüber dem eigenen Volk wurde für 
seine Tätigkeit und sein Schaffen ab dieser Zeit kennzeichnend. Darauf weist Hrytsak 
(2006: 158–174) in seiner Forschung zu Frankos Leben hin und zeigt, dass Franko allmählich 
von dem Wunsch, Dichter zu werden, zur bewussten Entscheidung gekommen ist, Poet des 
ukrainischen (Bauern-)Volkes zu sein. „Aus dem ganzen Spektrum dieser unterschiedlichen 
Identitäten wählte er die am wenigsten angesehene: die ukrainische“ (ebd.: 23) und schuf 
für sich eine eigene Heimat: „die moderne ukrainische Nation“ (ebd.: 25). Nach dieser Ent‑
scheidung schrieb Franko an seine Geliebte nicht mehr auf Deutsch: 

„А спитаєш, може, чому пишу тепер по-руськи, а не по-німецьки? Проста річ. Німецька бесіда – то 
для мене модний фрак, котрим строїться не раз і такий штуцер, котрому по кишенях вітер свище. 
Но руська бесіда – то для мене той любий, домашній убір, в котрім всякий показується другому 
таким, яким єсть, в котрім і я тебе найбільше люблю! Руська бесіда – то бесіда мого серця!“10 
(Franko 1986: 46).

Auch seine vielfältigen Tätigkeiten als Schriftsteller, Dichter, Journalist und Wissenschaft‑
ler ordnete er diesem Motto unter. Mehrere seiner Literaturwerke und wissenschaftlicher 

10  Der Brief vom 29.02.1876: „Und Du fragst vielleicht, warum ich jetzt auf Ruthenisch und nicht auf 
Deutsch schreibe? Ein einfaches Ding. Unterhaltung auf Deutsch ist für mich ein modischer Frack, der auch 
von einem Stutzer getragen wird, in dessen Taschen der Wind pfeift. Aber die Unterhaltung auf Ruthenisch ist 
für mich das liebe, heimelige Gewand, in dem jeder sich so dem anderen zeigt, wie er ist, in dem ich auch Dich 
am liebsten habe! Unterhaltung auf Ruthenisch ist die Sprache meines Herzens!“ (Hier und weiter – aus dem 
Ukrainischen übersetzt von M. I.)

50.indd   2650.indd   26 13.03.2025   12:24:3513.03.2025   12:24:35



Die Rolle der Mehrsprachigkeit beim ukrainisch-deutschen Literaturtransfer 27

Arbeiten zur ukrainischen Literatur, zur Literaturtheorie und -geschichte (Slawistik, Germa‑
nistik, Romanistik, Arabistik u. a.) sowie zur Übersetzungswissenschaft schrieb er auf Ukrai‑
nisch. Franko gründete oder redigierte mehrere ukrainische Zeitschriften („Dilo“, „Zorja“, 
„Zerkalo“, „Zhytje i slowo“ u. a.) und strebte danach, dass diese Medien „den Interessen der 
ruthenisch-ukrainischen Literatur und Wissenschaft“ dienen sollten, dem „intellektuellen 
Fortschritt der breiten Volksmassen und der Entwicklung des freien modernen Denkens“ 
(Halyk 2016: 19). 

Eggert / Peter (2022: 29) weisen auf Sprachbewusstsein und Sprachverständnis als 
wichtige Faktoren der Motivation für die Verwendung von Minderheitssprachen hin. Ihre 
Bemerkung gilt auch für Frankos Situation. Als Schriftsteller hätte er mit den im Imperium 
dominierenden Sprachen Polnisch oder Deutsch wohl bessere Chancen auf breiten Erfolg 
gehabt, wie z. B. der Ukrainer Nikolai Gogol, der sich der russischen Sprache bediente und 
zu einem der bekanntesten Schriftsteller der Russischen Monarchie wurde.11 Trotzdem dekla‑
rierte Franko seine Zugehörigkeit zum ukrainischen Volk.  

Das kommt zum Vorschein in seinen Briefen und literarischen Texten, viele Zeilen 
davon sind zu geflügelten Worten geworden, wie etwa „Я син народа, / що вгору йде, 
хоч був запертим в льох“12 (Franko 1976: 185–186.). Das spiegelt sich auch in seinem 
entschlossenen Engagement für die Entwicklung der ukrainischen Sprache und Literatur 
wider. Dank Frankos Bemühungen wurde die Wiener Zeitschrift „Ruthenische Revue“ 
in „Ukrainische Rundschau“ umbenannt, wodurch er die Ruthenen der Österreichisch-
Ungarischen Monarchie und die Kleinrussen im zaristischen Russland als ein Volk – das 
ukrainische – implizierte. Heute gilt er als unbestrittene Autorität in der Herausbildung 
der ukrainischen Literatur und als einer der wichtigsten ukrainischen Schriftsteller, dessen 
Gesamtwerk in fünfzig Bänden vorliegt.

3.1.4. Franko und ukrainisch-deutscher Literaturtransfer

Frankos umfangreiche Kenntnisse der Weltliteratur sowie mehrerer Sprachen13 und seine per‑
sönlichen Kontakte zu zahlreichen Akteuren der europäischen Literaturszene, insbesondere 
in Österreich und Deutschland, schufen ein solides Fundament für sein Bestreben, die ukrai‑
nische Literatur zu entwickeln und sie auf der mentalen Karte Europas zu verankern. Diese 
beiden Aufgaben waren unweigerlich mit Literaturübersetzung und Literaturvermittlung 
verbunden, ebenso mit Frankos selbstbewusstem Verkehr zwischen den Sprachen.

11  Gogols Vater schrieb Theaterstücke auf Ukrainisch, und der junge Nikolai zeigte ein großes Interesse 
an ukrainischen Volksliedern, Legenden und der ukrainischen Geschichte und äußerte seine Zugehörigkeit zur 
Ukraine. So schrieb Gogol in einem Brief vom Dezember 1833 an seinen Freund Mychail Maxymowytsch, den 
ersten Rektor der Universität Kyjiw, Folgendes: „В Киев, в древний прекрасный Киев! Он наш, он не их, – 
не правда?“ (dt.: „Nach Kiew! Ins alte, schöne Kiew! Es gehört uns, es gehört nicht ihnen – nicht wahr?“) 
(Šenrok V. I. (1901): Pis’ma N. V.Gogolja v 4 tomach [Briefe von Nikolai Gogol]. T.1, Sankt-Peterburg: Izdanie 
A. F. Marksa, 268). 

12  Dt.: „Ich bin der Sohn des Volkes, / das emporsteigt, obwohl es im Keller eingesperrt wurde“.
13  Nach unterschiedlichen Angaben beherrschte Franko von 14 bis 19 Sprachen.

50.indd   2750.indd   27 13.03.2025   12:24:3513.03.2025   12:24:35



Mariia Ivanytska28

Bereits im Alter von 23 Jahren gab Franko eine Sammlung von Übersetzungen mit dem 
Titel Dumen und Lieder der bekanntesten europäischen Dichter heraus. Seine übersetzerische 
Tätigkeit setzte sich bis zu seinem Tod fort: Er übersetzte aus vierzehn Sprachen, darunter 
auch viele antike Texte, ins Ukrainische und umgekehrt aus dem Ukrainischen ins Deutsche 
und Polnische. In der Regel begleitete Franko seine Übersetzungen mit eigenen historischen 
und bibliografischen Kommentaren, zudem verfasste er literaturwissenschaftliche Über‑
legungen zu den Epochen, den Autoren, der Rolle ihrer Texte in der Weltliteratur sowie 
zu Übersetzungsproblemen.

Aus seiner eigenen Übersetzungserfahrung und der Analyse von fremden Übersetzungen 
sind Frankos übersetzungswissenschaftliche und -kritische Schriften entstanden. Viele seiner 
Essays und Literaturtexte übersetzte der Autor selbst in andere Sprachen, es handelt sich meist 
um Eigenübersetzungen aus dem Polnischen ins Ukrainische und aus dem Ukrainischen ins 
Deutsche, wobei oft mehrere verschiedene Versionen von denselben Texten existieren, was 
auf zahlreiche und kontinuierliche Überarbeitungen hindeutet. 

Aus dem Deutschen übersetzte Franko das Nibelungenlied, Goethes Faust14 sowie Texte 
von Bürger, Heine, Hölderlin, Keller, Kleist, Klopstock, Lenau, Lessing, Schiller u. a. Seine 
Übersetzungen von Ševčenkos Gedichten ins Deutsche werden von mehreren ukrainischen 
Forschern hochgeschätzt: Zymomrja (1999: 47) bewertet diese als vorbildlich in Bezug auf 
die Vermittlung des Inhalts, die Komposition und Versifikation. 

Um Frankos Wirkung auf ausländische Kulturvermittler und Wissenschaftler, die zur 
Popularisierung der ukrainischen Literatur in Europa beigetragen haben, darzustellen, 
möchte ich zwei Fallbeispiele anführen: Der schwedische Slawist, Historiker und Schrift‑
steller Alfred Jensen (1859–1921) verfasste unter Frankos Einfluss seine Monographie Taras 
Schewtschenko. Ein ukrainisches Dichterleben. Literarische Studie (1916) und veröffentlichte 
diese in Wien, wodurch er aktiv zur Präsentation der ukrainischen Literatur im deutschen 
Sprachraum beitrug. Des Weiteren pflegte Franko persönliche Kontakte und Briefwechsel 
mit dem deutschen Slawisten und Literaturkritiker aus Berlin Georg Adam (1874–1948), 
der 1902 Lemberg und Czernowitz besuchte. In seinen literaturkritischen Texten zur ukra‑
inischen Literatur sind Frankos Ideen deutlich erkennbar.

Ich betrachte Franko als einen der wichtigsten Akteure auf dem ukrainisch-deutschen 
Übersetzungsfeld, der durch seine Polyfunktionalität bzw. Multiplexität15 alle Bereiche dieses 
Feldes abdeckte. Dazu gehören: 
•	 Das Verfassen von Übersetzungen aus dem Ukrainischen ins Deutsche, die  deutschspra‑

chige Leser mit ukrainischer Literatur bekanntmachten. 
•	 Das Verfassen von deutschsprachigen literaturkritischen Texten, die darauf abzielten, 

die ukrainische Literatur zu deuten und auf dem deutschsprachigen Literaturfeld zu 
platzieren.

14  Ivan Franko übersetzte allerdings nur den ersten (1882) und einige Szenen von dem zweiten Teil (1889) 
von Faust. Die erste ukrainische Kanonübersetzung entsprang der Feder von Mykola Lukasch (1955), der mit 
dieser Übertragung zur Bereicherung der ukrainischen Literatursprache in der Zeit der fortschreitenden Russi‑
fizierung in der Sowjetukraine beigetragen hat.

15  Havryliv (2018: 176) verwendet dazu den Begriff der Multiplexität als Überlappung von mehreren 
Rollen, Austauschprozessen und Zugehörigkeiten.

50.indd   2850.indd   28 13.03.2025   12:24:3613.03.2025   12:24:36



Die Rolle der Mehrsprachigkeit beim ukrainisch-deutschen Literaturtransfer 29

•	 Das Verfassen von deutschsprachigen sozialkritischen Essays, die das Leben von Ukrainern 
in Galizien thematisierten.

•	 Die Kontaktaufnahme und Freundschaft mit deutschsprachigen und ukrainischen Kul‑
turschaffenden, was seinen persönlichen Einfluss auf die Herausbildung eines Netzwerkes 
ukrainisch-deutscher Vermittler verstärkte. 

•	 Seine Tätigkeit als Journalist, Redakteur und Verleger, Mitgestalter von Presseorganen, 
die für den Literaturtransfer von signifikanter Bedeutung waren. 

•	 Das Verfassen von zahlreichen Übersetzungen deutschsprachiger Autoren ins Ukrainische, 
wodurch die ukrainische Sprache und Literatur starke Impulse für die Entwicklung erhielten. 

•	 Sein Beitrag zur transkulturellen Zirkulation. 
Frankos positivistischer Zugang zur Literatur und seine Überzeugung, dass Literatur poli‑

tisch engagiert sein sollte und dass die Berufung des Dichters von der gesellschaftlichen Akti‑
vität nicht zu trennen sei (Cybenko 2023: 460), teilten auch viele andere ukrainische Kultur‑
schaffende, die sich als Kulturmittler engagierten, darunter seine Kollegin Olga Kobylanska. 

3.2. Olga Kobylanska: Das Leben und Schreiben zwischen den Sprachen

Olga Kobylanska (1863–1942) leistete einen großen Beitrag zur Entwicklung der deutsch-
ukrainischen Literaturkontakte als Übersetzerin und Schriftstellerin. Sie ist einer der interessan‑
testen Fälle nicht nur von Mehrsprachigkeit, sondern auch von vollständiger Multikulturalität. 

Das Sprachbewusstsein der Schriftstellerin wurde sowohl durch eine zweisprachige Familie 
als auch durch ein multikulturelles Umfeld in der Südbukowina bestimmt, wo Deutsch Amts- 
und Unterrichtssprache war und Rumänisch im Alltag vorherrschte. Ihre Mutter, eine poloni‑
sierte Deutsche, sprach mit den Kindern Polnisch, in derselben Sprache schrieb Olga Briefe 
an ihre Eltern und machte ihre ersten Schreibversuche. Sie identifizierte sich jedoch nicht mit 
der polnischen Sprache und erinnerte sich: „До польського елементу, як і до румунського, 
нікого з нас не тягнуло, а коли й була нагода з ним стикатися, ми, діти, холодніли […] 
любов до польської чим раз, то більше губилася“16 (Kobylanska 1956: 557). Der Vater, 
Nachkomme einer adligen ukrainischen Familie aus Galizien, sprach Ukrainisch und legte 
großen Wert darauf, dass die Kinder Ukrainisch beherrschten und ukrainische Traditionen 
pflegten. In Ukrainisch wurde Olga zu Hause von einem Privatlehrer unterrichtet.

3.2.1. Kobylanska und Deutsch

In der Grundschule war die Unterrichtssprache jedoch Deutsch und die weitere Selbst‑
ausbildung hat Kobylanska mit der deutschen Sprache verbunden: Sie führte ihr Tage‑
buch auf Deutsch, in ihren polnisch- oder ukrainischsprachigen Briefen gibt es mehrere 

16  Dt.: „Keiner von uns fühlte sich weder zum polnischen Element noch zum rumänischen hingezogen. 
Und als wir, Kinder, eine Gelegenheit hatten, ihm zu begegnen, hatten wir kein Interesse daran […] Die Liebe 
zum Polnischen verschwand.“

50.indd   2950.indd   29 13.03.2025   12:24:3613.03.2025   12:24:36



Mariia Ivanytska30

deutschsprachige Ausdrücke, sie las zahlreiche deutsche Bücher und entdeckte dadurch 
die Welt der Literatur und Kultur. Ihre Lieblingsschriftsteller waren Deutsche. Besonders 
beeindruckte sie als junge Frau die Philosophie von Nietzsche, was sich später in ihren 
Erzählungen deutlich wiederspiegelt. Ebenfalls ihre ersten belletristischen Texte verfasste 
Kobylanska auf Deutsch: In den 1890er Jahren publizierte sie Erzählungen und Skizzen 
in deutschsprachigen Zeitungen und Zeitschriften wie „Wiener Mode“, „Neue Zeit“, „Garten‑
laube“ und „Gesellschaft“ (Leipzig–Berlin), 1901 erschien ihr deutschsprachiger Sammelband 
Kleinrussische Novellen in Minden.

Kobylanska hegte eine gewisse Pietät gegenüber der deutschen Sprache als ihrer geisti‑
gen Nahrung und fühlte sich beleidigt, als galizische Literaturkritiker ihr „Deutschtum“ 
vorwarfen. Sie beschwerte sich bei ihrer Freundin Lesia Ukrajinka über die Worte eines 
Redakteurs: „Що він знає, чим мені німеччина ставала в голоді і холоді духовнім!“ 
(dt.: „Was weiß er, wie wichtig für mich Deutschtum bei Hunger und seelischer Kälte 
geworden ist!“, Kobylanska 1982: 254). Palinska (2008: 113) erklärt den Begriff 
,Deutschtum‘, den Kobylanska und andere Schriftsteller und Kritiker jener Zeit verwen‑
deten, als einen ganzen Komplex von Phänomenen, der sich aus der Verwendung und der 
Neigung zu der deutschen Sprache, Literatur, Kultur und Philosophie, sowie den Ansichten 
und Lebensweisen der Österreichisch-Ungarischen Monarchie zusammensetzt. Sie weist 
darauf hin, dass der Weg zum kulturellen Erbe der Menschheit für Kobylanska in erster 
Linie über die deutsche Sprache verlief, und das bezog sich nicht nur auf die deutsche oder 
österreichische Literatur, sondern auch auf andere Literaturen, die sie nur in deutschen 
Übersetzungen kennenlernen konnte. Durch Belletristik, wissenschaftliche und philoso‑
phische Literatur sei bei Kobylanska eine Idee von der „Welt der Schönheit entstanden, 
einer seltsamen Welt, die so anders war, als der langweilige Alltag in ihrer Provinzstadt“ 
(Palinska 2008: 113). Das alles lässt Deutsch als ihre Erfahrungs- und Sozialisierungs‑
sprache erkennbar werden (vehikulare Sprache), aber auch als referentiale Sprache, mit der 
sie ihre Gedanken und Gefühle ausdrücken wollte. So schrieb Kobylanska über die Bedeu‑
tung der deutschen Sprache und Kultur für sie Folgendes: „німеччина […] не була нам 
несимпатична. Будь то через те, що все-таки, хоч ледве замітним процентом, обзивалася 
в нашій крові, будь то через те, що була одиноким джерелом, котре подавало духову 
поживу“17(Kobylanska 1956: 557). 

2013 ist in der Ukraine der Band Valse Mélancolique mit deutschsprachigen Erzählungen, 
Skizzen und einem Essay von Kobylanska erschienen (Kobylanska 2013), die ihrerzeit 
in verschiedenen Druckorganen in Deutschland und Österreich publiziert wurden.18

17  Dt.: „ Das Deutschtum war uns nicht unsympathisch. Vielleicht, weil es in unserem Blut war, wenn auch 
nur mit einem kleinen Anteil, vielleicht, weil es die einzige Quelle war, die uns geistige Nahrung dargeboten hat.“

18  Das Buch wurde von Petro Rychlo herausgegeben, dem langjährigen Forscher der deutschsprachigen 
Literatur der Bukowina, der in seinem Aufsatz „Ol’ha Kobylans’ka als deutsche Dichterin“ das Thema der Mehr‑
sprachigkeit von Kobylanska aufgreift und die These äußert, dass im Unterschied zum sofortigen Erfolg ihrer 
ukrainischen Texte „jene Nische, die man für sie im deutschen Literaturprozess geöffnet hielt, recht eng und sehr 
begrenzt war“ (Rychlo 2024: 91–92).  

50.indd   3050.indd   30 13.03.2025   12:24:3613.03.2025   12:24:36



Die Rolle der Mehrsprachigkeit beim ukrainisch-deutschen Literaturtransfer 31

3.2.2. Kobylanska und Ukrainisch

Mit der Zeit traf auch Kobylanska die Entscheidung, sich „ihrem“ Volk zu widmen, teilweise 
unter dem Einfluss von Freundinnen und teilweise durch andere ukrainische Autoren, die den 
Dienst am unterdrückten Volk und seiner marginalisierten Sprache als die höchste Berufung 
der Schriftsteller ansahen. Die Lage des Ukrainischen wird von Kobylanska in ihrer Erzählung 
Lyst zasudženoho vojaka do svojeji žinky (dt.: Brief eines verurteilten Soldaten an seine Frau) 
thematisiert, in der der Protagonist schreibt, dass die Richter ihn wegen seiner Sprache nicht 
verstehen oder nicht verstehen wollen und ihn letztendlich zum Tode verurteilen: 

„І моя мова, моя матерня мова, ми обоє втратили нараз під ногами грунт. Щось сталося, кілька 
слів в чужій мові, і вона, і я утонули […] Моєї мови не знав ніхто. Вона була так здалека і опущена. 
Хто і слухав її?“19 (Kobylanska 1988: 598). 

Ausgehend von schweren Umständen, in denen Ukrainer lebten, entschloss sich Kobylanska, 
sich dieser Ungerechtigkeit gegenüber dem ukrainischen Volk und seiner Sprache zu wider‑
setzen. So schrieb sie in ihr Tagebuch als 21-Jährige: 

„Гадка одна, котра тепер душу мою пригріває, єсть: бути русинков цілов душов, хоч і мушу ся 
по-руськи порядно научити, відтепер лише по-руськи хочу писати, аби-м раз могла в своїм язиці 
ділати“20 (Kobylanska 1982: 64). 

Das Gefühl der Gerechtigkeit und der Solidarität mit dem ukrainischen Volk habe Kobylanska 
dazu gebracht, an der Seite der Dürftigen zu sein, die eine bittere Not erleiden, anstatt im Lager 
der von Gott und Natur reichlich Gesegneten zu bleiben, so Rychlo (2024: 91). 

Trotz der Schwierigkeiten mit Wortwahl und Syntax im Ukrainischen arbeitete Kobylanska 
weiterhin an ihrer Sprachkompetenz und bat ihre Freunde, ihre auf Ukrainisch verfassten 
Texte zu lektorieren. Als sie an die Redaktion der ukrainischsprachigen Zeitschrift „Zorja“ 
ihre erste Erzählung schickte, musste sie anmerken: „Виростаючи на Буковині переважно 
між німцями і румунами, не змогла я дотепер вивчитись рідного свого руського язика 
як слід і коли що-небудь писала, то чинила я се по-німецьки“21 (Kobylanska 1982: 64). 
Noch lange spürte Kobylanska ihre ungenügende Sprachkompetenz im Ukrainischen als den 
„wunden Punkt der Seele“ (Kobylanska 1963: 260). 

Das bedeutet, dass Kobylanskas deutschsprachige Kompetenz zumindest im ersten Teil 
ihres Lebens wesentlich besser war, dennoch nannte sie diese Sprache nicht ihre eigene. 
Ukrainisch nahm bei ihr die Rolle einer Heritage Language ein, nämlich die des kulturellen 

19  Dt.: „Und meine Sprache, meine Muttersprache, wir haben plötzlich beide den Boden unter den Füßen 
verloren. Etwas passierte, einige Worte aus der fremden Sprache, und sie und ich sind versunken […]. Meine 
Sprache sprach niemand. Sie war so weit und so einsam, verlassen. Hat eben jemand auf sie gehört?“

20  Dt.: „Der einzige Gedanke, der jetzt meine Seele wärmt, ist, eine Ruthenin mit ganzem Herzen zu sein, 
auch wenn ich es lernen muss, anständig Ruthenisch zu sprechen. Von nun an möchte ich nur auf Ruthenisch 
schreiben, damit ich in meiner eigenen Sprache arbeiten kann.“

21  Dt.: „Da ich in der Bukowina hauptsächlich unter Deutschen und Rumänen aufgewachsen bin, konnte 
ich meine Muttersprache Ruthenisch bisher nicht richtig lernen und wenn ich etwas geschrieben habe, habe ich 
es auf Deutsch getan.“

50.indd   3150.indd   31 13.03.2025   12:24:3613.03.2025   12:24:36



Mariia Ivanytska32

Gutes des aufklärungsbedürftigen ukrainischen Volkes, zu dem sie sich nun bekannte, und 
die Rolle ihrer Identifikationssprache. 

Wie Hüllen (1992: 303) ausführt, ist die Identifikation des Menschen mit „seiner“ 
Sprache eine der Grundlagen für die Unterscheidung zwischen dem Eigenen und dem Frem‑
den, die weitreichende Konsequenzen im gesellschaftlichen und politischen Leben nach sich 
ziehen kann. Die Identifikation Kobylanskas mit dem Ukrainischen hatte auch Konsequenzen 
für ihre soziale Rolle als Literaturvermittlerin.

3.2.3. Kobylanskas „ZwischenWeltenSchreiben“

Palinska (2008: 113) betrachtet die hybride Identität Kobylanskas aus der Perspektive der 
postcolonial studies als indirekte Erscheinungsform des Imperialen: Indem sie ihre ethnische, 
sprachliche und kulturelle Zugehörigkeit zum ukrainischen Volk als Opfer der Kolonisie‑
rung deklariert, habe sie de facto die Zugehörigkeit zur Sprache und Kultur des Kolonisators 
bescheinigt – des „Deutschtums“ (der Österreichisch-Ungarischen Monarchie) oder des 
Subkolonisators – Polens. Ich bin dagegen der Meinung, dass das Sprachbewusstsein von 
Kobylanska aus dieser Position heraus nur teilweise beleuchtet werden kann, da die „eigene 
Sprache und Kultur“ Kobylanskas nicht eindimensional ist und sich in unterschiedlichen 
Umständen verschieden manifestiert.

Brunner (2017: 44–45) verortet Kobylanskas literarische Position als „ZwischenWelten‑
Schreiben“ oder „Dazwischen-Position“, denn Kobylanska wurde als Schriftstellerin sowohl 
in der deutschen als auch in der ukrainischen Literatur marginalisiert und von der deutschen 
Literaturkritik ausgegrenzt. Hier soll darauf hingewiesen werden, dass es den Schriftstellern 
aus der eher fremdsprachigen Provinz tatsächlich schwerer fiel, sich im Kanon der großen 
bzw. imperialen Literatur zu etablieren. Auch Franko wurde in Wien nur als Journalist wahr‑
genommen, seine belletristischen Texte wurden kaum akzeptiert. 

Ihre hybride Sprach- und Kulturidentität hat Kobylanska dennoch beim ukrainisch-deut‑
schen Übersetzen erfolgreich realisiert. Zu den Verdiensten von Kobylanska als Übersetzerin 
gehört, dass sie den deutschsprachigen Lesern eine Reihe ukrainischer Schriftsteller näher‑
brachte, darunter Marko Wowtschok, Wasyl Stefanyk und Ivan Franko. Ihre Übersetzungen 
dieser Autoren veröffentlichte sie 1899–1905 hauptsächlich in den Literaturzeitschriften 
Wiens, Berlins und Stuttgarts. Kobylanska wurde zur bukowinischen Koordinatorin des 
ukrainisch-deutschen Übersetzungsfeldes, denn sie hatte zahlreiche Kontakte zu bukowi‑
nischen und galizischen einerseits und deutschen und österreichischen Schriftstellern und 
Verlegern andererseits. 

Ich betrachte die Hybridität der Persönlichkeit von Kobylanska als eine wertvolle Vor‑
aussetzung für ihre Übersetzungstätigkeit. Als Vertreterin der Ausgangskultur verbindet sie 
das Verständnis des Ausgangstextes mit seinem soziokulturellen Hintergrund und produziert 
den Zieltext als Trägerin der Zielsprache, die die Gewohnheiten und Erwartungen des Ziel‑
lesers kennt.22 Bei solchen hybriden Persönlichkeiten verlieren die Begriffe Familiensprache 

22  Zur Darstellung der übersetzerischen Strategien Kobylanskas s. Ivanytska (2020).

50.indd   3250.indd   32 13.03.2025   12:24:3613.03.2025   12:24:36



Die Rolle der Mehrsprachigkeit beim ukrainisch-deutschen Literaturtransfer 33

oder Heritage Language ihre Eindeutigkeit. Trotzdem kann Ukrainisch als ihre referentiale 
bzw. Identifikationssprache gewertet werden, also ihre ‚ideale Sprache‘, wobei auch das Deut‑
sche den Status der ‚idealen Sprache‘ für ihre innere Welt nie verloren hat.  

Im Zusammenhang mit der Übersetzungstätigkeit Kobylanskas ist die Konzeption der Figur 
des fremden Johannes in ihrem Text Za sytuacijamy (Nach Situationen, Kobylanska 1914) 
erwähnenswert. Es handelt sich hierbei um einen Intellektuellen, der sich als Ukrainer identifi‑
ziert, jedoch aufgrund gesellschaftlicher und persönlicher Umstände besser Deutsch als Ukra‑
inisch spricht. Daher strebt er an, seine Ukrainischkenntnisse zu verbessern, um ukrainische 
Literatur ins Deutsche zu übertragen. Im Gespräch mit der Hauptprotagonistin äußert er seine 
wertschätzende Darstellung der ukrainischen Sprache und Literatur, in der noch die „сила землі“ 
(„Kraft der Erde“) zu spüren sei (Kobylanska 1914: 98–99). Die Parallelen zu Kobylanskas 
Person liegen auf der Hand; bemerkenswert ist dabei das Bestimmungswort „fremd“ in der 
Charakteristik der Figur, was eine interessante Forschungsperspektive darstellen könnte.

  
4. Linguistische Metamorphose im Exil: Oswald Burghardt 

Tautou (2023) beschreibt das Schicksal von fünf Übersetzerinnen, die in den 20er–30er 
Jahren des 20. Jahrhunderts aus verschiedenen Ländern nach Frankreich kamen und dort 
Fuß fassen wollten. Um auf ihren Migrationshintergrund nicht aufmerksam zu machen, 
haben sie ihre Muttersprache zu Gunsten des Französischen aufgegeben und einige sogar 
ihre Namen geändert: 

„Die Wahl des Französischen als Zielsprache versteht sich freilich von selbst, denn ein Beharren auf der 
Muttersprache hätte eine kontraproduktive Abgeschnittenheit vom französischen literarischen Markt 
bedeutet. […] Bei der Wahl des Deutschen als Ausgangssprache – wenn dies überhaupt aus freien Stücken 
geschah – ging es wohl darum, wenig einträglichen Nischenliteraturen zu entgehen: aus dem Polnischen, 
Rumänischen, Armenischen oder Jiddischen wurde im Frankreich der Zwischenkriegszeit nur höchst 
selten übersetzt“ (Tautou 2023: 37).

Dieses Zitat soll verdeutlichen, wie anders die Wege ukrainischer Exilschriftsteller und -über‑
setzer waren, die die ukrainische „wenig einträgliche Nischenliteratur“ auf dem deutschen 
Literaturmarkt repräsentierten. Sie kamen nach Deutschland in der gleichen Zeit wie zuvor 
beschriebene Migrantinnen: In den 1920er Jahren waren es hauptsächlich politische Aktivi‑
sten, Kulturschaffende und Geistliche, die nach misslungenen Kämpfen für die 1917 ausge‑
rufene Ukrainische Volksrepublik, die durch die Besetzung der Ukraine durch Bolschewiki 
zu Grunde ging, ins Ausland flohen. In den 1930er Jahren waren es dann Flüchtlinge, die dem 
stalinistischen Terror in der Sowjetunion entkommen konnten. 

Migranten aus der Ukraine, die sich in Deutschland als Kulturschaffende engagier‑
ten, verfolgten meist nicht als primäres Ziel die Assimilierung; vielmehr wollten sie sich 
in die neue Gesellschaft integrieren, dabei jedoch ihre ukrainische Identität bewahren und 
sich für die ukrainische Kultur einsetzen. Sie alle flohen vor dem bedrohlichen politischen 
Regime und teilten daher vergleichbare Werte, die mit dem Traum von einer freien Ukraine 
verbunden waren.

50.indd   3350.indd   33 13.03.2025   12:24:3613.03.2025   12:24:36



Mariia Ivanytska34

Viele von ihnen sahen ihre Aufgabe in der Vermittlung zwischen der deutschsprachigen 
und der ukrainischsprachigen Welt und bemühten sich um die Popularisierung ukrainischer 
Literatur. Zu diesen Exilvermittlern gehört Oswald Burghardt.

Oswald Burghardt (Yurii Klen, 1891–1947), Dichter, Wissenschaftler und Literaturkriti‑
ker, wurde in der Familie eines deutschen Kaufmanns in Podolien (Zentralukraine) geboren 
und seine Familiensprache war Deutsch.23 Dennoch wuchs er in dem multikulturellen Umfeld 
Podoliens und Wolhyniens auf, das von deutschen Kolonisten, russischsprachigen Beamten, 
ukrainischen Bauern und Handwerkern sowie polnischen Grundbesitzern geprägt war. Rus‑
sisch war seine Unterrichtssprache in der Schule und an der Universität. In seinen späteren 
Werken beschreibt er liebevoll Erinnerungen aus seiner Kindheit und Jugend: die ukrainische 
Natur, Kyjiw mit seinen Vororten und seiner Umgebung, den Fluss Dnipro und den alten 
Schuster, der dem kleinen Jungen Märchen erzählte und von dem er die Inspiration für seine 
poetische Betätigung erhielt:

„Так шив він чоботи (стелив тенета!)
Та і мене тоді, мабуть, пошив
Своїм байкарським хистом у поети
І з музою навіки подружив.“24 (Klen 1957: 18)

An der Universität in Kyjiw studierte Burghardt Germanistik, Anglistik und Slawistik, als 
junger Dichter verfasste er russische und deutsche Gedichte, literaturwissenschaftliche Texte 
und übersetzte aus dem Englischen, Französischen und Deutschen (darunter das Nibelun‑
genlied, Texte von Rückert, Heym, Rilke, George). Kačurovs’kyj (1992: 7) stellt einige 
russischsprachige Verse von Burghardt in eine Reihe mit Gedichten der russischen Dichtung 
des Silbernen Zeitalters. Seine Beherrschung mehrerer europäischer Sprachen verschaffte ihm 
eine solide Grundlage nicht nur für die literarische Übersetzung, sondern auch für die Lite‑
raturwissenschaft.

Mitte der 1920er Jahre begann Burghardt, auch auf Ukrainisch zu dichten, da er sich 
in die sich rege entwickelnde und sehr differenzierte Literaturszene der Ukraine integrierte 
und mit Mykola Zerow, dem prominenten ukrainischen Dichter und anerkannten Über‑
setzer, anfreundete. Unter Zerows Einfluss wurde Burghardt zu einem der fünf „Kyjiwer 
Neoklassiker“.25 

Doch nach einer kurzen Phase des Aufblühens der ukrainischen Kultur in den 1920er 
Jahren begannen die Repressionen gegen Intellektuelle. Viele ukrainische Schriftsteller wur‑
den verhaftet und des ukrainischen Nationalismus beschuldigt, einige begingen Selbstmord, 
andere wurden aus den Schriftstellerorganisationen ausgeschlossen und konnten nicht mehr 
publizieren. Burghardt gelang es, 1931 unter dem Vorwand einer medizinischen Behandlung 

23  Biographische Angaben zu Burghardt wurden meistens aus Kačurovs’kyj (1992) und Lindekugel 
(2003) übernommen.

24  Dt.: „Er machte Stiefel (legte Fangnetze!) / Und hat wohl da auch mich / mit seinem Fabeltalent zum 
Poeten gemacht / Und freundete mich für immer mit der Muse an.“

25  Eine Gruppe von Dichtern, die in den 20–30er Jahren des 20. Jahrhunderts meistens in Kyjiw lebten, in 
ihrem Schaffen nach formaler Vollkommenheit, inhaltlicher Bedeutung sowie klassischen Idealen strebten und 
sich dadurch den sowjetischen Herausforderungen an die Literatur entgegenhielten.

50.indd   3450.indd   34 13.03.2025   12:24:3613.03.2025   12:24:36



Die Rolle der Mehrsprachigkeit beim ukrainisch-deutschen Literaturtransfer 35

in seine historische Heimat nach Deutschland zu fliehen und an der Universität Münster 
die Stelle eines außerordentlichen Professors zu erlangen. 

Im Exil spürte er seine Schuld gegenüber den in der UdSSR zurückgelassenen und verfolg‑
ten Freunden sowie dem Volk: Die ukrainischen Bauern wurden 1932–1933 im Holodomor 
einer beispiellosen Hungersnot ausgesetzt, die von offizieller Seite gänzlich verschwiegen 
wurde. Sein Kollege und Freund Zerow wurde 1937 mit ca. 300 weiteren herausragenden 
ukrainischen Kulturschaffenden erschossen. Das bestärkte Burghardt darin, im Ausland seine 
Zugehörigkeit zur Ukraine zu unterstreichen und den Idealen des ukrainischen Kampfes für 
die Souveränität treu zu bleiben. So wechselte er vollständig seine referentiale Sprache und 
schrieb seine Originaltexte auf Ukrainisch unter dem Pseudonym Jurij Klen.26 „Die Weit‑
sichtigsten und Unfolgsamsten schüttelten den Staub der Heimat von den Füßen und gin‑
gen in die Fremde, um Hüter der heiligen Flamme zu bleiben“, so schrieb Burghardt 
(1939b: 467) über seine Exilsituation. 

Blum-Barth (2021: 42) definiert Exil als eine Zäsur, als Folge einer andauernden Ver‑
bannung, Auswanderung oder Flucht, und führt aus, dass das Exil meistens als Transitort 
wahrgenommen wurde, an dem es galt, der Heimat verbunden und treu zu bleiben. Little 
(2020: 209) erörtert, dass Personen mit einem Migrationshintergrund in zwei Sprachwelten 
leben: der Welt ihrer geerbten Sprache, die in den neuen Umständen nicht überall gesprochen 
werden kann, und in der Welt der Sprache der neuen Gesellschaft, die hier die Mehrheits‑
sprache ist. Die erste Welt nennt sie „idealistic space“, die zweite – „realistic space“. Im Falle 
Burghardts ist es komplizierter: Sein „idealistic space“ ist im Exil Ukrainisch geworden. „Sein 
Festhalten an der ukrainischen Sprache sowie seine Themenwahl in der Emigration zeigen, 
daß er sich von der ukrainischen Kultur nicht lösen wollte“, so Kačurovs’kyj (1992: 14).27 
Der Ausschluss aus dem Volk, zu dem er sich vor der Emigration bekannte, führte ihn zum 
Festhalten an der ukrainischen Sprache und zu Bemühungen, diese im Exil als Kulturgut 
zu bewahren. Das betraf nicht nur Burghardt, sondern auch früher oder später aus der Ukraine 
emigrierte Kulturschaffende, wie Bohdan Lepkyj, Igor Kostez’kjj, Wasyl Barka.

Obwohl Burghardt in Deutschland sprachlich und beruflich direkt anknüpfen konnte, 
Arbeit, Kollegen sowie Freunde hatte, wechselte er gerade dort seine Identifikations- und 
Schaffenssprache – nicht mit dem Ziel der Assimilierung, sondern er wandte sich bewusst, 
„kontraproduktiv“, der Sprache und Literatur seiner Heimat zu, die in Deutschland kaum 
akzeptiert wurde. Hüllen (1992: 303) vertritt die Ansicht, dass der mögliche Grund für eine 
solche Wahl der Identifikationssprache, allen praktischen Erwägungen entgegen, eine emo‑
tionale Loyalität zu dieser Sprache sei. Das galt auch für Burghardt: Gerade im Exil schrieb 
er seine bedeutendsten Werke auf Ukrainisch.

Burghardt war überzeugt, dass freies Schaffen in der sowjetischen Ukraine unmöglich war 
und wahre Sprecher des Volkes nur Dichter außerhalb der UdSSR sein könnten,28 die seine 
Ideale unverfälscht zum Ausdruck bringen dürfen (Burghardt 1939a: 457). Daher setzte 

26  Klen bedeutet aus dem Ukrainischen ‚Ahorn‘.
27  Ihor Kačurovs’kyj (1918–2013) –  ukrainischer Dichter, der nach dem Zweiten Weltkrieg aus der 

Ukraine emigrierte und im Exil ukrainischen Themen und Kämpfen verbunden blieb.
28  Diese Meinung teilten mehrere ukrainische Autoren im Exil.

50.indd   3550.indd   35 13.03.2025   12:24:3613.03.2025   12:24:36



Mariia Ivanytska36

er die Traditionen der Kyjiwer Neoklassiker fort und wandte sich in seiner Nachkriegsdich‑
tung wiederholt dem Thema der Ukraine zu. In vielen Texten Burghardts in der Exilzeit 
kommen Anspielungen auf die ukrainische Geschichte und ihren Kampf für die Selbst‑
ständigkeit vor. 

Seine Stellung zur Ukraine lässt sich u. a. in seiner Erinnerung an das Märchen vom häss‑
lichen Entlein sehen, das sich in einen stolzen Schwan verwandelte. Burghardt ruft aus: 
„О Україно, лебедю мій ясний!“29 (Klen 1957: 21). Dies kann als Parallele zwischen dem 
Schicksal eines Migranten und dem der unterdrückten, nicht akzeptierten Ukraine interpre‑
tiert werden, die sich dennoch von Knien zu erheben vermag.

„[…] daß ein Schriftsteller seine Sprache wechselt und fortan in einer zweiten Sprache 
oder gar in zwei Sprachen schreibt, bedeutet nicht weniger, als daß er die […] Bindung seines 
Werks an eine Sprache und damit an eine Nationalliteratur aufkündigt“, stellt Lamping 
(1995: 528) fest und nennt den Sprachwechsel von Schriftstellern eine „linguistische Meta‑
morphose“. Solch eine linguistische Metamorphose durchlief auch Burghardt, der sich der 
kleinen Literatur des kolonisierten Landes in der Umgebung der großen Literatur mit ihrer 
Mehrheitssprache widmete – als Dichter, als Literaturwissenschaftler und als Übersetzer.

Burghardt veröffentlichte im Exil auch eine Reihe literaturkritischer Texte zur ukraini‑
schen Literatur, um die Ukraine in Deutschland präsenter zu machen, übersetzte Gedichte 
seines Freundes Zerow ins Deutsche und stellte eine Anthologie ukrainischer Neoklassiker 
unter dem Titel Dichtung der Verdammten zusammen, die lange Zeit als verschollen galt und 
erst 2024 in Deutschland erschien (Kotenko-Vusatyuk / Portnov 2024). Im Klappen‑
text dieser Anthologie wird Burghardt als Deutsch-Ukrainer und zentrale Gestalt ukrainisch-
deutscher Kulturbeziehungen vorgestellt. Lindekugel (2003: 27) hebt hervor, dass es Burg‑
hardt durch seine „Verwurzelung in verschiedenen Kulturen und die damit einhergehende 
ausgezeichnete Kenntnis mehrerer Sprachen“ am meisten zugekommen sei, die ukrainische 
Literatur der übrigen Welt zu präsentieren.

Burghardt übersetzte aus dem Deutschen, Englischen und Französischen ins Ukraini‑
sche und hoffte damit, die ukrainische Sprache und Literatur am Leben zu halten. Somit 
stand er in der Tradition anderer ukrainischer Kulturschaffender, die sich dafür einsetzten, 
die ukrainische Literatur auf die Ebene der Weltliteratur zu heben. In seinen letzten Lebens‑
jahren arbeitete Burghardt an der Universität Innsbruck (Österreich) und war Herausgeber 
der in Salzburg erscheinenden ukrainischsprachigen Zeitschrift „Lytavry“. Dort veröffent‑
lichte er seine Memoiren über die Kyjiwer Neoklassiker.

Besondere Aufmerksamkeit verdienen seine Schriften zu Übersetzungsproblemen, 
in denen er interessante Überlegungen zu kulturellen Asymmetrien anstellt, die beim Über‑
setzen zu Hürden werden können. Diese Gedanken veranlassten Burghardt, sich auch mit 
unterschiedlichen Poetiken bei der Mehrsprachigkeit auseinanderzusetzen, etwa mit der 
Feststellung, dass „eine andere Sprache unwillkürlich eine andere Thematik und Poetik vor‑
aussieht“ und 

 

29  Dt.: „O Ukraine, du mein heller Schwan!“

50.indd   3650.indd   36 13.03.2025   12:24:3613.03.2025   12:24:36



Die Rolle der Mehrsprachigkeit beim ukrainisch-deutschen Literaturtransfer 37

„Wer in verschiedenen Sprachen zu dichten versucht, wird bald merken, wie er dem Daimon bald dieser, 
bald jener erliegt, seine Thematik ändern und den Regeln einer neuen Poetik sich fügen muß. Es ist, als 
ob man auf andere Planeten komme, wo andere Schwerverhältnisse herrschen, denen man sich anzu‑
passen gezwungen wird.“ (Burghardt 1940: 5) 

5. Anstatt eines Fazits: kleine Sprachen und ihre Kulturschaffenden

Literatur in einer kleinen Sprache, die sich lange Zeit unter Kolonialbedingungen entwickeln 
musste, hat auf dem globalen Literaturmarkt kaum Chancen, einträglich zu sein. Im 19. und 
20. Jahrhundert war es für die marginalisierte und unterdrückte ukrainische Kultur überle‑
benswichtig, in imperialen Räumen nicht zu verschwinden. Daher haben Akteure des ukrai‑
nischen Kulturfeldes mehrere soziale Rollen übernommen, um einerseits ihre Sprache und 
Literatur zu entwickeln und andererseits um sie nach außen hin als gleichwertig mit ande‑
ren Literaturen zu präsentieren. Dies bestätigt die These, dass die Rolle von Kulturschaffenden 
für kleine Sprachen und Literaturen weitaus bedeutsamer ist als für große.

Die Zwei- bzw. Mehrsprachigkeit dieser Kulturschaffenden wurde dabei zu einer entschei‑
denden Voraussetzung für den wechselseitigen Literaturtransfer, der die beiden genannten 
Aufgaben erfüllen konnte. Bei allen drei analysierten Akteuren übernahm das Ukrainische 
die Funktion der Identifikationssprache, zu der sie in bestimmten Lebens- und Schaffens‑
phasen ein symbolisches Verhältnis entwickelten. Ihre Motivation, sich am national building 
zu beteiligen, erwies sich als maßgebliches Kriterium für ihre Sprachwahl sowie für die Reprä‑
sentation der ukrainischen Literatur auf der europäischen Literaturszene und im wissen‑
schaftlichen Diskurs.

Bibliographie

Ahrenholz, Bernd (2010): Erstsprache – Zweitsprache – Fremdsprache. In: Ahrenholz, Bernd / 
Oomen-Welke, Hannelore (Hg.): Deutsch als Zweitsprache. 2. Aufl. Baltmannsweiler: Schneider 
Hohengehren, 3–16.

Ausländer, Rose (2000): Und nenne dich Glück. Gedichte (= Werke Bd. 12). Frankfurt a. M.: Fischer 
Taschenbuch Verlag.

Blum-Barth, Natalia (2021): Poietik der Mehrsprachigkeit. Theorie und Techniken des multilingualen 
Schreibens. Heidelberg: Winter.

Brunner, Kati (2017):  Der literarische Text als kulturelle Übersetzung: Die bukowinische Schrift‑
stellerin Olga Kobylanska zwischen deutschsprachiger und ukrainischer Literatur. In: „Spiegelun‑
gen. Zeitschrift für deutsche Kultur und Geschichte Südosteuropas. Kontaktzonen literarischer 
Übersetzung“. H. 1/2017, Jg. 12 (66). Regensburg: Friedrich Pustet, 43–51.

Burghardt, Oswald (1939a): Ukrainische Dichtung im Exil. In: Wais, Kurt (Hg.): Die Gegenwarts‑
dichtung der europäischen Völker. Berlin: Junker und Dünnhaupt, 455–464.

Burghardt, Oswald (1939b): Russische Dichtung im Exil. In: Wais, Kurt (Hg.): Die Gegenwarts‑
dichtung der europäischen Völker. Berlin: Junker und Dünnhaupt, 465–480.

50.indd   3750.indd   37 13.03.2025   12:24:3613.03.2025   12:24:36



Mariia Ivanytska38

Burghardt, Oswald (1940): Fremde Dichter im ukrainischen Gewande II. In: „Zeitschrift für 
slavische Philologie“, 17, 1–31.

Cybenko, Laryssa (2023): Galizischer Text: Mehrdimensionalität in der vielsprachigen gemeinsamen 
Erzählung eines Raumes. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht unipress. 

Eggert, Elmar / Peter, Benjamin (2022): Kultur(en) der regionalen Mehrsprachigkeit: Theorie 
und Methoden zu einem neuen Forschungsfeld. In: Dies. (Hg.): Kultur(en) der regionalen Mehr‑
sprachigkeit. Kontrastive Betrachtung und Methoden ihrer Untersuchung und Bewertung. Berlin: 
Peter Lang, 9–40. 

Franko, Ivan (1976): Zibrannja tvoriv u p’jatdesjaty tomach. T. 2 [Gesammelte Werke in 50 Bänden. 
Band 2]. Kyjiw: Naukova Dumka.

 Franko, Ivan (1986): Zibrannja tvoriv u p’jatdesjaty tomach. T. 48. Lysty [Gesammelte Werke 
in 50 Bänden. Band 48: Briefe]. Kyjiw: Naukova Dumka.

Gobard, Henri (1976): L’alienation linguistique: Analyse tétraglossique. Paris: Flammarion. 
Halyk, Volodymyr (2016): Zvjazky Ivana Franka z rosijs’koju akademijeju nauk [Kontakte Ivan 

Frankos zur russischen Akademie der Wissenschaften]. In: „Aktual’ni pytannja humanitarnych 
nauk“ 5, 17–30.

Havryliv, Tymofiy (2018): Ein Migrant par excellence. Leben und Werk von Ivan Franko als Bei‑
spiel der Multiplexität. In: Millner, Alexandra / Teller, Katalin (Hg.): Transdifferenz und 
Transkulturalität. Migration und Alterität in den Literaturen und Kulturen Österreich-Ungarns. 
Bielefeld: transcript, 175–189.

Hrytsak, Yaroslav (2003): Crossroads of East and West: Lemberg, Lwów on the Threshhold of 
Modernity. In: „Austrian History Yearbook“, 34, 103–109.

Hrytsak, Yaroslav (2006): A Prophet in His Country. Franko and the Community (1856–1886). 
Kyjiw: Krytyka.

Hüllen, Werner (1992): Identifikationssprachen und Kommunikationssprachen. In: „Zeitschrift 
für germanistische Linguistik“ 20/3, 298–317. 

Ivanytska, Maria (2020): Kulturelle Zugehörigkeit als dynamisches Phänomen. Ein Fallbeispiel aus 
den deutsch-ukrainischen Literaturbeziehungen. In: Altmayer, Claus u. a. (Hg.): Zugehörigkeiten. 
Ansätze und Perspektiven in Germanistik und Deutsch als Fremd- und Zweitsprache. Tübingen: 
Stauffenburg, 161–174.

Kačurovs’kyj, Ihor (1992): Tvorčist’ Jurija Klena na tli ukraïns’koho Parnasyzmu [Das Schaffen 
von Jurij Klen vor dem Hintergrund des ukrainischen Parnassismus]. In: Klen, Jurij: Tvory. Bd. 1. 
New York: Naukove tovaristvo ìm. Ševčenka.

Klen, Jurij (1957): Tvory. 2 tom [Werke. Bd.2]. Toronto: Fundacija imeni Jurija Klena. 
Kniffka, Gabriele / Siebert-Ott, Gesa (2012): Deutsch als Zweitsprache – Lehren und Lernen. 

2 Aufl. Stuttgart: Schöningh UTB.
Kobylanska, Olga (1914): Za sytuacijamy [Nach Situationen]. Kyjiv: Žyttja j mystectvo.
Kobylanska, Olga (1956): Tvory v tr’och tomach, T. III [Werke in 3 Bänden. Bd. 3]. Kyjiw: Deržavne 

vydavnyctvo chudožn’oji literatury.
Kobylanska, Olga (1963): Tvory u 5 tomach. T. 5 [Werke in 5 Bänden. Bd. 5].  Kyjiw: Deržavne 

vydavnyctvo chudožn’oji literatury. 

50.indd   3850.indd   38 13.03.2025   12:24:3613.03.2025   12:24:36



Die Rolle der Mehrsprachigkeit beim ukrainisch-deutschen Literaturtransfer 39

Kobyljanska, Olga (1982): Slova zvorušenoho sercja: Ščodennyky; Avtobiohrafiji; Lysty; Statti ta spo‑
hady [Worte des berührten Herzens: Tagebücher; Autobiographien; Briefe; Beiträge und Erin‑
nerungen]. Kyjiw: Dnipro. 

Kobylanska, Olga (1988): Povisti, opovidannja, novely [Erzählungen und Novellen]. Kyjiw: Nau‑
kova dumka. 

Kobylanska, Olga (2013): Valse Mélancolique. Ausgewählte Prosa. Czernowitz: Knyhy – XXI.
Kotenko-Vusatyuk, Nataliia / Portnov, Andrij (Hg.) (2024): Dichtung der Verdammten: Eine 

Anthologie ukrainischer Dichtung, ausgewählt und übertragen von Oswald Burghardt (Jurij Klen). 
Ukrainisch/Deutsch. Wuppertal: Arco.

Kremnitz, Georg (2015): Mehrsprachigkeit in der Literatur. Ein kommunikationssoziologischer Über‑
blick. Wien: Praesens. 

Kryms’kyj, Ahatanhel (1922): Ukrajins’ka mova, zvidkilja vona vzjalasja i jak rozvyvalasja [Ukra‑
inische Sprache: woher kommt sie und wie hat sie sich entwickelt]. In: Šachmatov, Oleksij / 
Kryms’kyj, Ahatanhel (Hg.): Narysy z istoriji ukrajins’koji movy ta chrestomatija z pam’jatnykiv 
staroukrajinščyny XI–XVII vv. Kyjiw: Drukar, 87–128.

Lamping, Dieter (1995): ,Linguistische Metamorphosen‘. Aspekte des Sprachwechsels in der Exilli‑
teratur. In: Birus, Hendrik (Hg.): Germanistik und Komparatistik. DFG- Symposion 1993. Stutt‑
gart: J. B. Metzler, 528–540.

Lindekugel, Jutta (2003): Vielfalt der Dichtarten im Werk von Oswald Burghardt (Jurij Klen). Kas‑
sel: University Press.

Little, Sabine (2020): Whose heritage? What inheritance? Conceptualising family language identi‑
ties. In: „International Journal of Bilingual Education and Bilingualism“ 23: 2, 198 –212, DOI: 
10.1080/13670050.2017.1348463

Lopuschanskyj, Jaroslaw (2024): Die Wiener Frankiana: Iwan Frankos Studium, Promotion und 
akademisches Umfeld an der Universität Wien. Drohobytsch, Lwiw, Wien: Posvit.

Makarska, Renata (2013): Mehrsprachigkeit oder Mischsprachigkeit? Ostgalizische Literatur 
Anfang des 20. Jahrhunderts. In: Kratochvil, Alexander et al. (Hg.): Kulturgrenzen in postimpe‑
rialen Räumen. Bosnien und Westukraine als transkulturelle Regionen. Bielefeld: transcript, 141–164. 

Moser, Michael (2024): Grundzüge einer Geschichte der ukrainischen Sprache. In: Deutschmann, 
Peter / Moser, Michael / Woldan, Alois (Hg.): Die Ukraine – vom Rand ins Zentrum. Berlin: 
Frank & Timme, 53–76.

Niefanger, Dirk (2012): Lebensbilder aus Galizien. Ivan Frankos deutschsprachige Erzählungen 
und Reportagen. In: „Inozemna filolohija“ 124. Lwiw, 242–250. 

Ohijenko, Ivan (2001): Istorija ukrajins’koji literaturnoji movy [Geschichte der ukrainischen Litera‑
tursprache]. Kyjiw: Naša kul’tura i nauka.

Oppenrieder, Wilhelm / Thurmair, Maria (2003): Sprachidentität im Kontext von Mehrspra‑
chigkeit. In: Janich, Nina / Thim-Mabrey, Christiane (Hg.): Sprachidentität – Identität durch 
Sprache. Tübingen: Narr, 39–60.

Palinska, Olesja (2008): Verbalizacija sfery intymnoho v umovach hibrydnoji identyčnosti: Olga 
Kobyljanska ta jiji bahatomovnyj svit [Verbalisierung der Intimsphäre in den Bedingungen der 
hybriden Identität: Olga Kobylanska und ihre mehrsprachige Welt]. In: „Visnyk L’vivs’koho uni‑
versytetu“ 44/1, 109–116.

50.indd   3950.indd   39 13.03.2025   12:24:3613.03.2025   12:24:36



Mariia Ivanytska40

Paslawska, Alla / Vogel, Tobias / Woldan, Alois (Hg.): Vivere memento! Anthologie deutschspra‑
chiger Werke von Ivan Franko. Lwiw: VNTK-Klasyka.

Popyk, Serhij (1999): Ukrajinci v Avstriji 1914–1918. Avstrijs’ka polityka v ukrajins’komu pytanni 
periodu velykoji vijny [Ukrainer in Österreich 1914–1918. Österreichische Politik in der ukraini‑
schen Frage in der Zeit des großen Krieges]. Kyjiw–Chernivci: Zoloti lytavry.

Rudnyc’kyj, Leonid (1974): Ivan Franko i nimec’ka literatura [Ivan Franko und die deutsche Lite‑
ratur]. München: Ukrajins’kyj technično-hospodars’kyj instytut.

Rychlo, Petro (2024): Ol’ha Kobylans’ka als deutschsprachige Dichterin. In: „Schnittstelle Germa‑
nistik“ 4/1, 83–93.

Tautou, Alexis (2023): Übersetzen als Weg zur Assimilation? Der Lebensweg fünf fremdsprachi‑
ger Übersetzerinnen deutscher Literatur im Frankreich der 20er- bzw. 30er Jahre. In: Baumann, 
Stephanie / Cagneau, Irène / Rentel, Nadine (Hg.): Übersetzungsprozesse im Kontext von Exil 
und Postmigration. Transkulturalität – Translation – Transfer vol. 61. Berlin: Frank & Timme, 
21–46.

Videsott, Gerda (2006): Die Mehrsprachigkeit – Versuch einer begrifflichen Klärung. In: Wiater, 
Werner (Hg.): Didaktik der Mehrsprachigkeit. Theoriegrundlagen und Praxismodelle. München: 
Vögel, 51–55. 

Woldan, Alois (2016): Ivan Franko im europäischen Literaturkontext. In: Paslawska, Alla / Vogel, 
Tobias / Woldan, Alois (Hg.): Vivere memento! Anthologie deutschsprachiger Werke von Ivan 
Franko. Lwiw: VNTK-Klasyka, 17–20.

Zymomrja, Mykola (1999): Deutschland und Ukraine: Durch die Abrisse zur Wechselseitigkeit von 
Kulturen. Fürth / Paris / Zwickau: Flacius.

50.indd   4050.indd   40 13.03.2025   12:24:3613.03.2025   12:24:36




