
S T U D I A  G E R M A N I C A  G E D A N E N S I A

Gdańsk 2025, nr 52

Sławomir Leśniak
Uniwersytet Gdański/University of Gdańsk

https://orcid.org/0000-0003-0260-4548

O dwóch wizjach Europy  
(Hermann Keyserling i Hans Magnus Enzensberger)

https://doi.org/10.26881/sgg.2025.52.04

Praca analizuje wizję Europy Grafa Hermanna Keyserlinga i Hansa Magnusa Enzensbergera w dwóch per‑
spektywach: z jednej strony chodzi o odmienną optykę jej postrzegania (me t a f i z y c z n a, s c e p t y c z n a), 
o wspólne i rozbieżne miejsca jej krytycznego oglądu przez obydwu autorów, z drugiej zaś o ich odmienne 
s p o s o b y  p r z e d s t a w i a n i a  kontynentu europejskiego, o literackie i poznawczo-stylistyczne walory 
ich języka (st y l  m y ś l e n i a, s t y l  j ę z y k a).

Słowa kluczowe: Europa, metafizyka, sceptycyzm, styl

On two visions of Europe (Hermann Keyserling and Hans Magnus Enzensberger). The paper analyses 
Graf Hermann Keyserling’s and Hans Magnus Enzensberger’s vision of Europe from two perspectives: 
on the one hand, it is about the different optics of its perception (me t a p h y s i c a l, s c e p t i c a l), about the 
common and divergent places of the two authors’ critical view of it; on the other hand, it is about their 
different w a y s  o f  r e p r e s e n t i n g  the European continent, about the literary and cognitive-stylistic 
qualities of their language (st y l e  o f  t h i n k i n g, s t y l e  o f  l a n g u a g e).

Keywords: Europe, metaphysics, scepticism, style

W literackim i medialnym krajobrazie dzisiejszych Niemiec książki Hermanna Keyserlinga, 
które szczególnie w pierwszych dekadach XX w. były wydarzeniami najwyższej rangi, są co naj‑
wyżej antykwarycznymi osobliwościami. Jednak jeśli spojrzymy na tytuły niektórych jego 
dzieł: Das Reisetagebuch eines Philosophen [Dziennik podróży filozofa]; Das Spektrum Europas 
[Spektrum Europy]; Über die innere Beziehung zwischen den Kulturproblemen des Orients und 
des Okzidents [O wewnętrznej relacji między problemami kultury Orientu i Okcydentu], 
to rozpościerają one przed nami niezwykle szeroką perspektywę postrzegania kontynentu 
europejskiego, która może być dla dzisiejszego czytelnika nadal inspirująca. Znamienne jest, 
iż Brenner określa Keyserlinga jako prekursora współczesnego myślenia o Europie, w którym 
pojedyncze kraje i regiony jawią się w perspektywie ich różnorodności, ich niewyczerpanego 
bogactwa (Brenner 2003: 42). Do takiej wizji Europy, jak dodaje, nawiązuje w najbardziej 
reprezentatywny sposób Hans Magnus Enzensberger w dzienniku z podróży Ach Europa! To, 
co charakteryzuje Enzensbergera, konstatuje Brenner, to nieufność wobec wszelkich prób 

52.indd   3552.indd   35 14.01.2026   11:31:2414.01.2026   11:31:24



Sławomir Leśniak3636

jednolitego ujmowania kontynentu europejskiego, tak, zaklinanie daremności takich prób, 
według Keyserlinga zaś Europa jest z j e d n e g o  d u c ha .  To, co mnie tutaj interesuje, to okre‑
ślenie relacji między wizjami Europy Keyserlinga i Enzensbergera w dwóch perspektywach: 
z jednej strony chodzi o ich sp o s ó b  my ś l en i a  o kontynencie europejskim, o ich wspólne 
i rozbieżne pola jego krytycznego oglądu, z drugiej zaś o ich odmienne s p o s o b y  j e g o 
p r z e d s taw i a n i a, o literackie i poznawczo-stylistyczne walory ich języka1.

W październiku 1933 r. pod przewodnictwem Paula Valéry’ego odbyło się w Paryżu 
sympozjum europejskich intelektualistów na temat Entretiens sur l’Avenir de l’ Esprit euro‑
péen, na którym Keyserling jako jedyny Niemiec2 wygłosił dwie mowy. Znamienne jest, 
mówił, iż dla Ameryki Południowej i wielu innych pozaeuropejskich narodów punktem 
orientacyjnym jest wciąż Europa jako kontynent, „où l’on cherche la lumière” [gdzie szuka 
się światła]. To, co się jednak też uwidoczniło w tej eurocentrycznej postawie, to stara 
inklinacja Europejczyków do ekskluzywności i odgraniczania się od tego, co na zewnątrz. 
Jednakże Europa, jak podkreślił, zatraciła duchową witalność. Proces ten rozpoczął się 
wraz z jej amerykanizacją. Wpływ bolszewickiej i narodowosocjalistycznej dyktatury uwi‑
docznił te same chtoniczne siły pozbawione – w sensie europejskim – krytycznego ducha. 
Zadaniem Europy nie jest, według Keyserlinga, oddanie swej niemocy „atlantyckiej defi‑
nicji” (Sloterdijk 1999: 11), lecz asymilacja ciemnych, destrukcyjnych sił przez twórcze 
poznanie. W zgoła odmiennej perspektywie postrzega Europę Enzensberger. Ilustracją jej 
in nuce są słowa fińskiego gospodarza Rintaly’ego w fikcjonalnej rozmowie z amerykań‑
skim dziennikarzem Mr Taylorem: „Widzi Pan, przez dziesiątki lat śledziliśmy chimerę: 
europejską jedność. Idea ta pochodzi jeszcze z czasów, kiedy cały świat wierzył w techniczny 
postęp, w gospodarczy wzrost i racjonalizację”3 (Enzensberger 1987: 481). To eks‑
centryczne spojrzenie nie sięga, jak chciał tego Keyserling, psychiczno-duchowej głębi 
przemian w Europie, lecz – rezygnując z wiary w Europę polityków, managerów i techno‑
kratów – zwraca się ku indywidualnym i przypadkowym obserwacjom z podróży, ku remi‑
niscencjom i doświadczeniom dnia codziennego.

Już pobieżna lektura dzienników z podróży pokazuje, jak bardzo odmienny jest ich język 
i sposób rozumienia Europy. U podstaw tej odmienności leży inny rodzaj z ap o mn i en i a 
h i s to r i i. Chwile zapomnienia manifestują się w dziennikach Enzensbergera w formie ducho‑
wej stagnacji, są jednym z głównych motywów książki i tworzą jej dynamikę. Wyparty lęk, 
ignorancja i powierzchowność naznaczają życie ludzi w Ach Europa!, którzy są wobec swego 
historycznego wyobcowania obojętni. O politycznie sterowanej i zafałszowanej świadomości 
historii w Szwecji czytamy:

1   Niektóre wątki w tej pracy podjąłem w artykule opublikowanym w języku niemieckim (w tomie: 
Danzig und der Ostseeraum. Sprache, Literatur, Publizistik, Bremen 2005: edition lumière). Zarówno perspek‑
tywa, w której analizuję temat, jak i jego tezy zostały tutaj gruntownie zrekonstruowane i rozszerzone. Pier‑
wotny tekst został skrócony, dokonano również zmian w zakresie jego struktury oraz przejrzystości argumentacji 
(przyp. S. L.).

2   Tomasz Mann przedstawił swoją mowę w formie listu. Oswald Spengler, Franz Werfel i Stefan Zweig 
zostali zaproszeni, jednak na sympozjum nie przybyli.

3   Cytaty z utworów H. M. Enzensbergera w tłumaczeniu autora artykułu.

52.indd   3652.indd   36 14.01.2026   11:31:2414.01.2026   11:31:24



O dwóch wizjach Europy… 3737

W każdym razie zaaprobowana oficjalnie pamięć wydaje się nie sięgać dalej niż do lat siedemdziesiątych 
ubiegłego wieku […]. Dlaczego nikt nie interesuje się tak zwanym „czasem wolności” z jego rzekomo 
nieznośnymi „partyjnymi sporami”, z jego tak bardzo krytykowanym, a jednak tak produktywnym 
„chaosem”? (Enzensberger 2006: 38–39)

Z kolei anonimowo przywołany norweski historyk dodaje: „[…] Jak taki stary naród ma 
wiedzieć, co czyni, jeśli nie wie, co odziedziczył? To systematyczne zapomnienie zemści się 
najpóźniej w czasach kryzysu, które są przed nami” (Enzensberger 1987: 38). Zlikwido‑
wanie zgubnych zatorów, które utworzyły się w historycznej pamięci Szwedów, dokonało się 
według Enzensbergera nie w indywidualnej świadomości celów, w produktywnej przemianie 
duchowych sił, lecz w ich skierowanej na zewnątrz aktywności, w nowych społecznych fan‑
tazjach, w tym, co nazywa „praktyczną krytyką istniejącej rzeczywistości” (Enzensberger 
1987: 49). Zapiski zaś z podróży i medytacje, w których Keyserling przedstawia psychiczno‑
-duchowy obraz Europy, przenika odmienny rodzaj z ap o mn i en i a. Nawet jeśli się odnoszą 
do faktycznego i codziennego życia, do sfery polityczno-społecznej, t o  z a p o mn i e n i e 
to skupia wszystkie pojedyncze doświadczenia czy przypadkowe zdarzenia w metafizycznym 
pytaniu o istnienie, o istotę i sens życia jako takiego. Tak też wyznaje: „Jestem po prostu 
metafizykiem, i tylko tym mogę być […], co oznacza, że interesuję się prawdziwie i poważnie 
możliwością świata, nie zaś jego byciem jako takim”4 (Keyserling 1922: 4). Główny akcent 
spoczywa tutaj nie na wielości zjawisk, które ożywiają pamięć podróżującego i wzmagają 
jego związek ze światem, lecz na świadomym, nowym ugruntowaniu relacji do kontynentu 
europejskiego, która wychodzi poza psychologicznie uwarunkowaną subiektywność. Z tej 
metafizycznej, na d r z ę d n e j  p o z y c j i  potrafił on analizować problematykę życia nie tylko 
pojedynczych krajów, lecz całych kontynentów i kręgów kulturowych, tak iż z ap o mn i e ‑
n i e  nie było – jak rozumiał to Enzensberger – stratą czy izolacją, lecz nowym porządkiem, 
dynamicznym współgraniem rytmu i koordynacji sensu. Jego, jak to nazwał, wulkaniczny 
temperament połączony z wnikliwością poznania sprzyjał tworzeniu się nader dynamicznej 
i skłonnej do zmian i metamorfoz osobowości.

Okoliczność ta wyjaśnia, dlaczego Keyserling, czterdziestoletni mężczyzna o kruchej 
fizycznej konstytucji i bogatym życiowym doświadczeniu, mógł zostawić za sobą Europę 
i wziąć na siebie trud i niedogodności długich i dalekich podróży. Przed ich rozpoczęciem 
pisze: „Po co znowu udaję się w podróż? – Swoje lata wędrówki mam już za sobą. Minęły już 
czasy, kiedy przyjmowanie wiedzy jako takiej wewnętrznie mnie ubogacało” (Keyserling 
1922: 3). I jako właściciel ziemski, żyjąc w leśnym ustroniu Raykülls, odpowiada: 

Wtedy rozpoznałem, jak słusznie czynili Pitagoras i Platon, iż kontynuowali życie wędrowne aż do póź‑
nego wieku: dopóki jest to tylko możliwe, zatrzymany musi zostać proces krystalizacji, dopóki tylko 
się da, Proteusz musi pozostać proteuszowy […]. Tak oto postanowiłem udać się znowu w świat 
(Keyserling 1922: 6).

W pragnieniu przemiany Keyserlinga odnajdujemy lekko zarysowaną linię łączącą go z Ach 
Europa! Enzensbergera, w którym to utworze skłonny do zmian narrator znajduje w tym, 

4   Wszystkie cytaty z książek Keyserlinga przetłumaczył autor tej pracy.

52.indd   3752.indd   37 14.01.2026   11:31:2414.01.2026   11:31:24



Sławomir Leśniak3838

co widzą jego oczy, chwile nieoczekiwane i nieprzewidziane. W rozświetlającym się jawieniu 
chwili, w której często – jak przez przypadek – prezentuje się oczom jakiś szczegół, gest, można 
ujrzeć antycypację heroiczności czy odsłaniającą się kolektywną trywialność. Tak w nieoczeki‑
wanym geście polskiego rozmówcy Tadeusza narrator widzi przeświecającą się ideę wolności: 

„Ordery są dobre”, powiedział Tadeusz, „ale musimy widzieć, co jest pod tym” – pokazał coś pod sto‑
łem – „a to jest trudne”. Jego głos był cichy, jak gdyby zjadł kredę. U ludzi jak on, myślałem, nic się nie 
wskóra, żadna presja, żadne uwiedzenie; jest on małym, białowłosym uparciuchem. Wszystko rozumie. 
Z tym nie poradzi sobie żaden reżim (Enzensberger 1987: 368).

Innym razem zaś architektura drewnianych bud, w których mieszkają cuchnący brudem 
i potem portierzy, ośmiesza monumentalność żołnierskiego pomnika w Hiszpanii, autopor‑
tretu reżimu Franco (Enzensberger 1987: 410).

Wspomniane wcześniej z a p o mn i e n i e  h i s t o r i i  dokonuje się u obydwu autorów 
na odmiennych płaszczyznach postrzegania. W dziennikach Enzensbergera wydarza się ono 
od przypadku do przypadku, od jednego oglądu chwili do drugiego. Manifestuje się, jak wspo‑
mniałem wcześniej, jako wyobcowujący i izolujący stan stagnacji i wyparcia przeszłości, któ‑
rego symptomem jest kolektywna trywialność. Z ap o mn i en i e  zaś w myśleniu Keyserlinga 
przemienia utrwalone znaczenia słów i pojęć w nowy porządek sensu i czyni je zdolne do przy‑
jęcia tego, co jest jeszcze niepomyślane czy niewidziane. Mógł on, nie zatracając europejskiej 
wrażliwości, asymilować na przykład indyjski, chiński, japoński czy amerykański krajobraz 
jako psychiczno-duchowy element. Dobrze pokazują to medytacje o Oceanie Spokojnym, 
które zapisywał na statku, gdy się żegnał z Japonią:

Chciałem tutaj na oceanie zacząć lekturę Biblii, by w ten sposób na powrót zwrócić się duchowo ku zacho‑
dowi; tylko że nic z tego planu nie wyszło i nic nie wyjdzie, dopóki obecny jest we mnie ocean. Wobec 
tej dali, wysublimowanie, jakiego w chrześcijaństwie doznała świadomość, oddziałuje jak ograniczenie 
[…]. Mówiłem już o tym i powtórzę to tutaj, iż z punktu widzenia człowieka działającego, tworzącego 
chrześcijaństwo jest głębsze niż buddyzm […]. Lecz na oceanie nastrój człowieka działającego nie jest 
zdatny do życia; tam świadomość ma swoje centrum we wszechświecie, jak kropla w morzu […]. Tak 
na morzu powstają bezwiednie buddyjskie myśli […] (Keyserling 1922: 699).

Mamy tutaj do czynienia z charakterystycznym dla refleksji Keyserlinga procesem, w którym 
takie pojęcia, jak: ś w i a d o m o ś ć, c hr z e ś c i j a ń s t w o  czy b uddyzm ukazują się w nowej 
perspektywie nie za sprawą literackiego sposobu przedstawienia, lecz tego, co można nazwać 
nową ko o rd y na c j ą  s ensu. Wrócę jeszcze do tego w dalszej części artykułu. W tym miejscu 
należy podkreślić, że nie jest ona rezultatem filozoficznej spekulacji czy naukowego dociekania, 
lecz dokonuje się – jak widzimy to na przykładzie przytoczonej wypowiedzi Keyserlinga – 
w bezpośrednim, zmysłowym odbiorze oceanu, jego nieskończonej dali. Ów st y l  my ś l en i a, 
możemy skonkludować, łączy w sobie rytm wpisany w odbiór zmysłowego świata i porząd‑
kujące się na nowo znaczenia słów i pojęć. 

Powróćmy w tym miejscu do różnicy w nastawieniu obydwu autorów do pytania o jedność 
Europy. Myślenie Enzensbergera, jak wspomniano wcześniej, charakteryzuje nieufność wobec 
wszelkich prób jednolitego ujmowania Europy. Jego entuzjazm, zauważa Lützeler, odnosi się 
„[…] do sympatyczno-anarchistycznych, kulturowo-chaotycznych stron kontynentu i przede 

52.indd   3852.indd   38 14.01.2026   11:31:2414.01.2026   11:31:24



O dwóch wizjach Europy… 3939

wszystkim do Trzeciego Świata wewnątrz Europy” (Lützeler 1992: 469). Obraz Europy jest 
kształtowany przez polityczną intencję lub biograficznie zabarwione wspomnienia. W tym 
świetle przekonanie Keyserlinga o duchowej jedności Europy mogłoby się jawić jako nieod‑
powiadające współczesnemu duchowi czasu. Trzeba jednak podkreślić, że myśl ta jest u niego 
r u c h o m a  i trudna do przyporządkowania. Nie jest wynikiem dialektycznie postępującego 
idealisty ani też współczesnego ezoteryka, okultysty czy teozofa, lecz tego, kogo on sam określa 
jako Lebensdynamiker5. Rozumienie sensu porównuje do ro z w i ą z y wa n i a  s up ł a  my ś l i, 
po którym to rozwiązaniu następuje stan lekkości, ba, staje się w ogóle możliwa jego filozofia. 
Dlatego w rozważaniach Das Spektrum Europas czytamy: „Ociężały duch jest odwiecznym 
wrogiem mądrości” (Keyserling 1928: 17). 

Specyfiką Keyserlinga jest niezwykle szeroko rozpięty geograficzny i myślowy horyzont 
postrzegania Europy. Z autobiografii Reise durch die Zeit [Podróż autobiograficzna] dowiadu‑
jemy się, iż chciał się poddać u C. G. Junga psychoanalitycznej analizie. Szwajcarski psychiatra 
się wzbraniał. Kiedy Keyserling powrócił z długiej podróży po Ameryce Południowej, Jung 
zawołał: „Teraz wiem, dlaczego mój instynkt mi zabronił przyjąć Pana na badanie. Analizę 
Pana może przeprowadzić tylko cały kontynent” (Keyserling 1948: 285). Epizod ten rzuca 
światło na sposób, w jaki Keyserling postrzegał kontynent europejski. To, co zdecydowanie 
odróżnia go od Enzensbergera – autora, dodajmy, o biografii wypełnionej równie rozległymi 
podróżami – to przenikanie się jego osobistych i subiektywnych transformacji z wizją prze‑
mian społeczeństwa całego narodu czy wręcz całego kontynentu. Dotyczyło to nie tylko 
Europy. Także książka o Ameryce była, jak sam wyznaje, właściwie nie książką o Ameryce, lecz 
o Amerykanach: „Chciałbym im pomóc, by mogli swoje problemy widzieć jaśniej i ostrzej, 
niż czynią to dotychczas” (Keyserling 1930: 20). Można skonkludować, że u podstaw jego 
rozumienia Europy leży wizja całości, w której psychiczno-duchowe bolączki indywiduum 
odzwierciedlają jednocześnie konflikty i sprzeczności targające Europą. Owa korespondencja 
między indywiduum a psychiczno-duchowymi siłami, które przenikają cały kontynent, nie 
była możliwa w przypadku Enzensbergera. Na przyczynę tego stanu rzeczy zwraca uwagę 
on sam w wywiadzie z Hanjo Kestingiem: „Jeśli ktoś doświadczył historii przede wszystkim 
jako katastrofy, to taki sposób widzenia już go później nie opuści” (Kesting 1982: 191). Scep‑
tycyzm Enzensbergera zwraca się dlatego ku Europie miejsc, które są usytuowane na jej dale‑
kich obrzeżach, ku niezauważonym niszom, takim jak polska prowincja. Będąc w Łomży, pyta: 

Z czego żyje to małe miasto liczące 52 000 mieszkańców? […] I przechodziły tędy zawsze nowe armie, 
rabowały Łomżę i plądrowały, jak gdyby było tutaj coś do zdobycia. To, iż to miejsce wszystko przetrwało, 
iż po prostu jeszcze jest, niepozorne i odporne jak trawa, jest dokonaniem nadludzkim” (Enzensber‑
ger 1987: 338–339).

„Niepozorne i odporne jak trawa” – pochodną tej metafory znajdujemy w eseju Pochwała 
analfabetyzmu, w którym Enzensberger porównuje literaturę do n i e d a j ą c e g o  s i ę  w y t ę ‑
p i ć  c hw a s t u: „Ostatecznie chwast również jest mniejszością, a każdy ogrodnik wie, jak 
trudno go wytępić” (Enzensberger 2001: 320). Jego Ach Europa! zawiera również inne 

5   W odnoszącym się tutaj do Keyserlinga kontekście słowo to oznacza „tego, kto rozumie i transformuje 
sens słów i pojęć wciąż na nowo” (przyp. S. L.).

52.indd   3952.indd   39 14.01.2026   11:31:2414.01.2026   11:31:24



Sławomir Leśniak4040

elementy literackości. Struktura dzienników jest zbudowana z dialogów i komentarzy, utrzy‑
manych często w mowie niezależnej i wypowiadanych przez postaci, które przywołuje nar‑
rator. Wszystko to jest wplecione w nieregularnie rozbudowane partie narracyjne i opisowe. 
Forma jego dziennika to wielogłosowa proza, często przeniknięta ironią, pokazująca Europę 
w politycznej, medialnej czy społecznej perspektywie. Kontynent europejski jawi się jako 
wielobarwna mozaika stereotypów, sprzecznych postaw, masowych przyzwyczajeń, utartych 
poglądów i przesądów. Ów j ę z y kow y  s t y l  Enzensbergera nie ogniskuje się, jak w myśleniu 
Keyserlinga, w metafizycznej optyce. Narrator często patrzy z  u ko s a  i  z  b o ku, postrzega 
zjawiska z różnych, często sprzecznych i nieprzystających do siebie perspektyw. W trakcie 
pobytu we Włoszech Enzensberger notuje:

Za każdym razem, kiedy ktoś twierdzi, to czy owo jest „typowo włoskie”, chciałoby się niecierpliwie 
podskoczyć, wywrócić krzesło i wybiec z pokoju. Czy jest coś bardziej nudnego niż „psychologia naro‑
dów”, to zapleśniałe śmieciowisko stereotypów, przesądów, idées reçue? (Enzensberger 1987: 105).

Język Keyserlinga zaś cechuje brak poetyckości czy literackości. On sam mówi o tym: „Nie 
miałem ponadto od najmłodszych lat jakiegokolwiek kultowego stosunku do języka jako 
takiego […]. W ten sposób rozwijałem u siebie w coraz większym stopniu to, co nazwałem 
wtedy stylem myśli w odróżnieniu od stylu języka” (Keyserling 1948: 245). To, co cha‑
rakteryzuje jego styl myślenia , to nie narracyjna tonacja wypowiedzi i literackie rozwi‑
nięcie możliwości językowych, lecz ich minimalizacja. Pierwowzorem takiego oszczędnego 
stylu myśli były dla niego chińskie pismo ideogramów czy język malajski, w którym te same 
słowa – w zależności od szyku i oznaczonego przez interpunkcję tempa, w którym są wypo‑
wiadane – oznaczają za każdym razem coś odmiennego. Tak oto przy użyciu stosunkowo 
nielicznych środków językowych styl Keyserlinga wykazuje swoistą w sp i er a j ą c ą  p r z e j ‑
r z y st o ś ć  my ś l i. Pisał o tym Hermann Hesse: „Nigdy nie byłem z Keyserlingiem całkowicie 
zgodny co do ostatniego sformułowania, wszędzie jednak mnie wzmacniał w tym, co naj‑
istotniejsze, najbardziej żywe, wszędzie w tym potwierdzał, często prowadził, był oparciem 
i przez pomocne słowo wspierał” (Hesse 1970: 469).

„Każde pojęcie jest już przesadą” – te słowa wypowiedziane przez Ortegę y Gasseta 
(1951: 50) odpowiadają postawie językowej Keyserlinga:

Czy wszystkie przytoczone przeze mnie fakty są słuszne, jest mi zasadniczo obojętne. Bardzo prawdopo‑
dobne, iż w wielu wypadkach nie są. A to wszytko nie dlatego, że moja znajomość rzeczy jest ograniczona, 
lecz przede wszystkim dlatego, iż aby oddziaływać twórczo, musiałem, w zależności od okoliczności, 
upraszczać, przesadzać, tak, karykaturować (Keyserling 1930: 19).

Upraszczać, przesadzać, karykaturować – wszystkie te zabiegi sprawiają, iż s t y l  my ś l en i a 
Keyserlinga nie był predestynowany do dokonywania krytycznej diagnozy duchowej kon‑
dycji Europy czy oglądu jej stanu6, lecz raczej do przedstawienia twórczego procesu, który 
daje czytelnikowi impuls do jego psychiczno-duchowej przemiany jako Europejczyka. A jaki 
jest sposób postępowania Enzensbergera, który znalazł swój wyraz w literackości języka, 

6   Jak możemy to zaobserwować na przykładzie książki Petera Sloterdijka Falls Europa erwacht, w której 
obie te intencje przeważają.

52.indd   4052.indd   40 14.01.2026   11:31:2414.01.2026   11:31:24



O dwóch wizjach Europy… 4141

w j ę z y ko w y m  s t y l u? Jest to, jak sam mówi, metoda żeglarza, „który halsuje zarówno 
z wiatrem, jak i pod wiatr […]. Kto chce osiągnąć choćby tylko najbliższy cel, musi się liczyć 
nieustannie z tysiącem nieprzewidywalnych wielkości i żadnej z nich nie może zaufać całko‑
wicie” (Enzensberger 2016: 134). I dodaje: „Pewien upór połączony z rezygnacją z osta‑
tecznych uzasadnień tu nie zaszkodzi” (Enzensberger 2016: 134).

Bibliografia

Brenner, Peter (2003): Das Europa der Reisenden. Europa-Wahrnehmung in Reiseberichten vor 
der Jahrtausendwende. In: Wulf Segebrecht (Hg.): Europa in den europäischen Literaturen der 
Gegenwart, Frankfurt am Main: Peter Lang, 39–60. 

Enzensberger, Hans Magnus (1987): Ach Europa! Wahrnehmungen aus sieben Ländern [Ach 
Europa! Spostrzeżenia i refleksje z siedmiu krajów], Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Enzensberger, Hans Magnus (2016): Eliksiry nauki. Spojrzenia wierszem i prozą, przeł. S. Leśniak. 
Gdańsk: słowo/obraz terytoria (Pierwsze wydanie: Die Elixiere der Wissenschaft. Seitenblicke 
in Poesie und Prosa, 2002, Frankfurt am Main: Suhrkamp).

Enzensberger, Hans Magnus (2001): Pochwała analfabetyzmu, przeł. A. Kopacki. W: Utwory 
wybrane, wybór i posłowie A. Kopacki, przeł. J. S. Buras, A. Kopacki, Kraków: Wydawnictwo 
Literackie, 317–320.

Hesse, Hermann (1970): Schriften zur Literatur. Eine Literaturgeschichte in Rezensionen und Aufsät‑
zen, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Keyserling, Hermann (1930): Amerika, der Aufgang einer neuen Welt [Ameryka, początek nowego 
świata], Stuttgart u. Berlin: Deutsche Verlags-Anstalt.

Keyserling, Hermann (1948): Reise durch die Zeit, Insbruck: Verlag der Palme.
Keyserling, Hermann (1922): Das Reisetagebuch eines Philosophen, Darmstadt: Otto Reichl Verlag.
Keyserling, Hermann (1928): Das Spektrum Europas, Heidelberg: Niels Kampmann Verlag.
Keyserling, Hermann (1932): Südamerikanische Meditationen [Medytacje południowoamerykań‑

skie], Stuttgart: Deutsche Verlags-Anstalt.
Lützeler, Paul Michael (1992): Die Schriftsteller und Europa. Von der Romantik bis zur Gegenwart, 

München: Piper Verlag.
Ortega y Gasset, José (1951): Um einen Goethe von innen bittend, Stuttgart: Deutsche 

Verlags-Anstalt.
Sloterdijk, Peter (1994): Falls Europa erwacht. Gedanken zum Programm einer Weltmacht am Ende 

des Zeitalters ihrer politischen Absence, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

52.indd   4152.indd   41 14.01.2026   11:31:2414.01.2026   11:31:24


