
S T U D I A  G E R M A N I C A  G E D A N E N S I A

Gdańsk 2025, nr 52

Peter Arnds
Kolegium Trójcy Świętej w Dublinie/Trinity College Dublin

https://orcid.org/0000-0002-4137-3423

Węgorze, kumaki i szczury: polityczne obrzydliwe  
zwierzęta Güntera Grassa

https://doi.org/10.26881/sgg.2025.52.05

Twórczość literacka i artystyczna Güntera Grassa jest dobrym przykładem wielogatunkowego dzieła, 
w którym niedocenione zwierzęta, zwłaszcza mogące budzić w człowieku obrzydzenie, są oczyszczane 
z kulturowo i politycznie zatrutej przeszłości albo uwalniane z ekologicznie antropocentrycznej niewi‑
dzialności i podniesione do poziomu poetyckiego oraz politycznego znaczenia. Artykuł analizuje sposoby, 
w jakie Grass wykorzystuje metafory gatunków – węgorzy, kumaków i szczurów – w tworzeniu kultury 
pamięci i wypowiedziach na temat nazistowskiej przeszłości i Holokaustu.

Słowa kluczowe: metafory gatunkowe, biopolityka, homo sacer, bestia sacra, Holokaust

Eels, toads and rats: Günter Grass’s political disgusting animals. Günter Grass’s literary and visual work 
is a good example for a multispecies opus in which underrated animals, especially those that may inspire 
disgust in humans, are either redeemed from a culturally and politically blighted past or liberated from 
their ecologically anthropocentric invisibility and elevated to a level of poetic and political significance. 
The article examines the ways in which Grass employs species metaphors – eels, toads, and rats – for a cul‑
ture of remembrance and to express himself about the Nazi past and the Holocaust. 

Keywords: species metaphors, biopolitics, homo sacer, bestia sacra, Holocaust

W swojej obszernej twórczości, nie tylko w książkach, lecz także w sztukach plastycz‑
nych, Günter Grass zajmuje się licznymi stworzeniami, które na skali sympatii lokują 
się bardzo nisko. Jako na wskroś polityczny myśliciel i pisarz Grass upolitycznia swoje 
zwierzęta. Wielu z nas zna jego węgorze z Blaszanego bębenka (1959), ale Grass zajmo‑
wał się intensywnie także szczurami, psami i wilkami, ślimakami, rakami, płastugami, 
kumakami, a nawet grzybami. Wiele z tych gatunków to metafory polityczne, na przykład 
ślimak czy rak obrazują bieg historii i obrachunek z przeszłością, turbot jest niczym duch 
świata, sumienie ludzkości, komentarz do struktur patriarchalnych, szczury mają związek 
z narodowosocjalistyczną polityką rasową, a kumaki nawiązują do migracji i jeżeli się 
dokładnie wczytać w ten świat obrazów – także do Holokaustu. W tym artykule będę 
rozpatrywał bestiariusz Grassa przede wszystkim w kontekście narodowosocjalistycz‑
nej biopolityki. Chcę pokazać, jak Grass swoimi zoologicznymi impulsami artystycznymi 

52.indd   4252.indd   42 14.01.2026   11:31:2414.01.2026   11:31:24



Węgorze, kumaki i szczury: polityczne obrzydliwe zwierzęta… 4343

eksploruje niemiecką przeszłość i politykę swoich czasów, a jednocześnie stawia literackie 
pomniki wielu niedocenionym, niepopularnym gatunkom.

 
Węgorze

Będąca parodią wielkanocnego spaceru w Fauście Goethego, słynna scena u Grassa, w której 
rybak wyciąga kilka węgorzy z głowy martwego konia, zwykle wywołuje uczucie obrzydze‑
nia u czytelników powieści i odbiorców filmowej adaptacji Schlöndorffa. Tak jest również 
z matką Oskara, Agnieszką, która wymiotuje na plaży na widok miotających się węgorzy, 
wyskakujących z głowy szczerzącego zęby konia, i traci zmysły, gdy jej mąż Matzerath gotuje 
oczyszczone węgorze na kolację i żąda, aby je zjadła.

Scena ta jest idealnym połączeniem obrazów, które Michaił Bachtin prezentuje w Rabe‑
lais i jego świat. Na przykład szczerząca zęby głowa konia, symbol świata zmarłych, łączy 
karnawałowy śmiech z kpiną ze śmierci, śmierci Agnieszki, którą antycypuje. Węgorze 
przypominają również obraz flaków Rabelais’go z jego powieści Gargantua i Pantagruel. 
W momencie kiedy rodzi się Gargantua, owe konsumujące i konsumowane organy zlewają 
się z macicą. Flaki u Rabelais’go są spożywane w dużych ilościach. Gdy Gargamelle rodzi 
Gargantuę, pozbywa się zawartości własnych jelit wraz z dzieckiem. 

Coś porównywalnego pojawia się w powieści Blaszany bębenek. Podobne do jelit węgo‑
rze zlewają się z nienarodzonym dzieckiem Agnieszki w tym sensie, że chce się ona od 
nich uwolnić – od węgorzy przez wymioty, a od – embriona przez swoje samobójstwo. 
Za pomocą obrazów w stylu Rabelais’go Grass parodiuje również politykę nazistów wobec 
płci oraz ideał niemieckiej matki i gospodyni domowej w czasach powojennych. Węgorz 
jest symbolem fallicznym, wyzwalającym w Agnieszce zarówno tęsknotę, jak i przerażenie. 
Ryby te wynurzające się z głowy martwego konia przez puste oczy i otwarty pysk przywo‑
dzą na myśl akt seksualny, ale także narodziny dziecka. Niechęć Agnieszki do urodzenia 
kolejnego dziecka po tym, jak spotykała się z Janem, sugeruje, że obawia się, iż karłowaty 
wygląd Oskara może być formą kary. W tej właśnie scenie staje się widoczne, jak bardzo 
ta postać odbiega od nazistowskiego ideału niemieckiej matki, która rodzi genetycznie 
zdrowe aryjskie potomstwo.

Jako danie postne węgorze obrazują również wstrzemięźliwość. Agnieszka, królowa kar‑
nawału, utożsamiana z cielesną żądzą, sprzeciwia się postnym potrawom. Ostatecznie ulega, 
spożywając przygotowany przez Matzeratha postny posiłek, którym na poziomie metaforycz‑
nym nakłania ją do wstrzemięźliwości. I nie może już przestać jeść ryb, co może być odczytane 
jako przesadna forma pokuty, nieuchronnie prowadząca do jej śmierci.

Węgorze w powieści Blaszany bębenek są przykładem stworzeń nieczystych – przed spo‑
życiem trzeba je gruntownie oczyścić. Arystotelesowska idea niedoskonałości stworzeń nie‑
będących ludźmi jest ściśle związana z ich rzekomą nieczystością, wywołującą abominację, 
w języku niemieckim kojarzoną z obrzydliwością (Abscheulichkeit) lub monstrum (Untier). 
Powołując się na Księgę Kapłańską (Kpł 10−15), Mary Douglas wyjaśnia: „Ostatnim rodza‑
jem zwierząt nieczystych są te, które pełzają lub roją się po ziemi. Ta forma ruchu jest wyraźnie 
sprzeczna ze świętością” (2002: 70). Węgorz jest takim stworzeniem, ponieważ przypomina 

52.indd   4352.indd   43 14.01.2026   11:31:2414.01.2026   11:31:24



Peter Arnds4444

węża i w ten sposób przemieszcza się w naszej wyobraźni między wodą a lądem. Obrzydze‑
nie, które odczuwa Agneszka, podsyca w szczególności obraz węgorza wypełzającego z głowy 
końskiej, który przebywa poza wodą, a więc bardziej przypomina węża niż rybę. I jako wężo‑
podobne stworzenia węgorze budzą w Agnieszce poczucie winy. 

Węgorz jako nieczyste stworzenie w obrazach z powieści Blaszany bębenek jest tym, 
co w moim obecnym projekcie książkowym nazywam bestia sacra, w nawiązaniu do koncepcji 
homo sacer Giorgia Agambena, czyli do człowieka, który może zostać zabity przez każdego, 
ale z powodu swojej nieczystości nigdy nie zostanie złożony w ofierze. Bestia sacra rozu‑
miem jako metaforyczne zjawisko towarzyszące homo sacer. Chodzi przy tym o zwierzęta 
porzucone, często budzące wstręt i prześladowane. Brak dyskusji na temat płci w odniesieniu 
do homo sacer u Agambena skłonił krytyków, takich jak Ruxton, do zaproponowania terminu 
femina sacra. Jest to ta, która w historii prześladowań kobiet „może zostać zgwałcona, zapłod‑
niona lub zabita, ale nie złożona w ofierze” (Ruxton 2017: 452). Homo sacer i femina sacra 
nie są przeciwstawnymi pojęciami, twierdzi Ruxton, uważając, że użycie przez nią terminu 
femina sacra dotyczy bardzo specyficznej koncepcji, oddającej sprawiedliwość wszystkim tym 
kobietom, które cierpiały z powodu „męskiej supremacji” w przeszłości (Ruxton 2017: 454). 
Matka Oskara, Agnieszka, również może być rozpatrywana jako femina sacra i jest w symbiozie 
z węgorzami jako nieczystymi bestia sacra.

Opowiadam się za rozszerzeniem skupionej na mężczyznach antropocentrycznej teorii 
Agambena na gatunki nie-ludzkie. Jako istota ludzka, która jest uważana za nieczystą – 
czy to w średniowieczu z powodu ohydnej zbrodni, czy później z powodu rasistowskiego 
postrzegania w epoce nowożytnej jako gorsza biologicznie – homo sacer Agambena cierpi 
na antropocentryzm (Agamben 1995: 104−111), chociaż Agamben odnosi się również 
do bestia sacra w swoim metaforycznym zrównaniu homo sacer najpierw z wilkiem, a w roz‑
działach o Holokauście z robactwem ‒ konkretnie wszami. Każda dyskusja na temat homo 
sacer wymaga również zbadania gatunków nie-ludzkich w świetle definicji sacratio, przede 
wszystkim dlatego, że implikuje tzw. pojęciową, biopolityczną metamorfozę ludzi w zwie‑
rzęta. Kiedy stosujemy perspektywę ekokrytyczną w filozofii, nie możemy ignorować faktu, 
że jeśli sacratio odnosi się do prześladowanych ludzi, którzy są porównywani do chmary 
szczurów lub owadów, musimy rozszerzyć pojęcie sacratio na nie-ludzkie zwierzę objęte 
tym porównaniem.

Bestia sacra jako zwierzę demonizowane, znienawidzone, budzące strach i najczęściej lek‑
ceważone na listach ochrony gatunkowej dzieli swój los z homo sacer. Jako zdegradowany 
gatunek bestia sacra jest zwierzęciem zredukowanym do minimum wartości życiowej. Kwestię 
nierozłącznej wartości życia zwierząt w kontekście ich praw raz pierwszy poruszył Tom Regan 
w przełomowej książce The Case for Animal Rights (1984). Jednak opowiadał się głównie 
za prawami ssaków (Rowlands: 1998, 2009: 60), a nie za wszystkimi niezliczonymi stworze‑
niami niższego rzędu, to znaczy tymi, które uważa się za znajdujące się na niższym poziomie 
ochrony. Ich życie jest powszechnie postrzegane jako niegodne istnienia, nieistotne i łatwe 
do wytępienia – koncepcja, którą rządy dopuszczające się ludobójstwa przenoszą na ludzi. 
Przypomnijmy tylko ideologię życia niegodnego istnienia w III Rzeszy.

To, co mnie szczególnie interesuje w dziełach Grassa i innych książkach literatury świa‑
towej, to sposób, w jaki autorzy odnoszą się do ludobójstwa, zwłaszcza do prześladowań 

52.indd   4452.indd   44 14.01.2026   11:31:2414.01.2026   11:31:24



Węgorze, kumaki i szczury: polityczne obrzydliwe zwierzęta… 4545

Żydów i Holokaustu. Jak powiedział kiedyś w jednym z wywiadów W. G. Sebald, dzieje się 
to zwykle na obrzeżach, tzn. nigdy bezpośrednio, lecz przez język ciszy, metafor, zwłaszcza 
metafor zwierzęcych. Tak też jest u Sebalda w Pierścieniach Saturna, w których przez język 
i obrazy w sposób kontrowersyjny zestawia on Holokaust z wytępieniem śledzi w północnym 
Atlantyku, czyli łączy prześladowanego człowieka, homo sacer, z prześladowanym zwierzęciem, 
bestia sacra. Chciałbym teraz zilustrować, w jaki sposób robi to Grass w swoich utworach 
na podstawie dwóch innych gatunków zwierząt: kumaków i szczurów.

Kumaki

Metaforycznie rzecz ujmując, kumak we Wróżbach kumaka (1992) Grassa jest zwierzęciem 
wieloaspektowym biokulturowo. Jest śliski, również ze względu na trudności w przetłuma‑
czeniu na inne języki. Angielski tytuł Call of the Toad jest niedokładny, toad to ropucha, a nie 
kumak, ponieważ ściśle mówiąc, kumaki należą do płazów bezogonowych.

W literaturze światowej występują rzadko. W niemieckich utworach odnajdziemy 
go u braci Grimm w Märchen von der Unke (Bajeczki o żabce), u takich poetów, jak: Bettina 
von Arnim, Georg Heym i Annette von Droste-Hülshoff: „Słyszałam tylko jęk wierzchoł‑
ków drzew, a pode mną na brzegu stawu delikatny śpiew kumaków”1. Te delikatne dźwięki, 
które opisuje również Grass, to głos żółtobrzuchego kumaka górskiego, podczas gdy czer‑
wonobrzuchy kumak nizinny wydaje głuche, raczej melancholijne, a nawet groźnie brzmiące 
dźwięki. Grass zdaje sobie sprawę z tradycji literackiej związanej z kumakiem, dlatego jego 
bohater Reschke objaśnia: „Znajdujemy go w balladach Bürgera, u Vossa i Brentano” (Grass 
2005: 99). Dla niego kumak i człowiek są ze sobą blisko związani.

„Sam jesteś kumak!” – mówi Aleksandra Piątkowska do Reschkego (Grass 2005: 100), 
który w młodości połykał ropuchy, a teraz wchodzi z nimi w symbiozę na różnych sym‑
bolicznych poziomach semantycznych. W twórczości Grassa motyw połykania ropuchy – 
znamy go również z Christy Wolf – symbolizuje sam proces pisania, a także przetwarzania 
przeszłości2. Słowami „Więc połykam powtórnie, zgodnie z życzeniem” (Grass 2005: 33) 
Reschke rozpoczyna jednocześnie swoje osobiste rozliczenia z przeszłością. Wołania kumaka 
to przepowiednie głównego bohatera, a także samego autora, obu podejmujących wielki temat 
utraty stron ojczystych, rozpamiętujących zarówno przeszłość, jak i przyszłość, nieszczęścia 
i mądrości, przepowiednie wynikające z dojrzałej mądrości, która ze stoickim spokojem pro‑
wadzi ironiczną grę ze wszystkim, również ze sobą.

Wołania kumaka są nieustannymi ostrzeżeniami autora, a także wizjami globalnej 
przyszłości oraz przyszłości tego regionu. W tych dźwięcznych, czasem melancholijnych 
wołaniach kryje się zarówno krytyka kapitalizmu, jak i apel o międzynarodowe porozumienie, 
wieszczą one kryzys ekologiczny, zmiany klimatyczne, wymieranie zagrożonych gatunków. 

1   „Ich hörte nur der Wipfel Stöhnen, und unter mir an Weihers Saum, der Unken zart Geläute tönen” 
(Gedichte, 1844) (przyp. red.).

2   W niemieckim idiomatyczne wyrażenie Kröte schlucken (połknąć ropuchę) oznacza: ponieść niemiłe 
konsekwencje własnego postępowania (przyp. red.).

52.indd   4552.indd   45 14.01.2026   11:31:2414.01.2026   11:31:24



Peter Arnds4646

Nawet tak zagrożony gatunek, jak kumak jest symbolem starych, dobrych czasów, w których 
środowisko być może było mniej naruszone w ojczyźnie utraconej według niemieckiego rewi‑
zjonistycznego punktu widzenia, na ziemi, w której – zgodnie z centralną ideą godzącego 
narody towarzystwa cmentarnego – Niemcy pochodzący z regionu gdańskiego i wypędzeni 
pod koniec wojny powinni teraz znaleźć spokój. 

Wołania kumaka są równocześnie centralną metaforą związanej z ziemią ojczystą ponownej 
oceny, redefinicji czy przypominania, jako wołanie utraconej ojczyzny, wołanie zdecydowanie 
kolonizacyjne, jak to ujmuje krytyka Grassa: „W jego satyrycznym nakreśleniu niemiecko-pol‑
skiego towarzystwa cmentarnego – zauważa John Pizer – Wróżby kumaka nie są wymierzone 
w zachodnioniemiecką kolonizację wschodnich Niemiec; lecz domniemaną zaczynającą się 
finansową kolonizację Polski przez zjednoczony naród” (Pizer 2017: 216).

„Mówi się, że kumak nieszczęście przywołuje”, powiada Reschke (Grass 2005: 99). 
Pesymizm Grassa wobec wewnątrzeuropejskich aspiracji ustępuje jednak w powieści 
miejsca kosmopolitycznej wizji, wykraczającej poza granice Europy. Wołania kumaka 
są w końcu, pomimo całego sentymentu do małej ojczyzny, również przygłuszającymi 
wszystko co europocentryczne wołaniami do świata. Ponieważ Grass był głęboko przeko‑
nany, że sprowadza świat do Europy, co możemy szczególnie zaobserwować w tej powieści, 
to w dzisiejszych czasach, gdyby jeszcze żył, jawiłby się jako zaangażowany zwolennik 
nieograniczonej − w rozumieniu Kanta − migracji planetarnej w celu zapewnienia pokoju 
na świecie. Migrujące zwierzęta, takie jak kumaki, są metaforą tej wolnej od granic migracji 
między kulturami.

Lecz kumak oferuje jeszcze więcej. Według Christopha Gerhardta jest to „szczególnie 
brzydkie i wzbudzające wstręt zwierzę, poruszające się po gruncie. Oczywiście jest blisko 
spokrewniony z ropuchą, a ta w chrześcijańskich zwyczajach wotywnych, z ich duchową 
i medyczną praktyką uzdrawiania, a także w opowieściach ludowych i medycynie ludowej 
odgrywa dużą rolę jako symbol macicy. Ropuchy można znaleźć jako wota w najwyraźniej 
bardzo rozpowszechnionych »chorobach matek w całym południowym regionie Niemiec, 
od Karyntii i Styrii po Alzację i Frankonię«” (Gerhardt 1981: 341). Być może przyczy‑
niło się to również do ludowych wierzeń z kategorii malum hystericum, że kumkanie zapo‑
wiada nieszczęście, często negatywnie zrównujących kobietę z ropuchą. Echa tego popularnego 
przekonania odnajdujemy w scenie u Grassa, w której wołania kumaka i wiosna przycho‑
dzą zbyt wcześnie: „[…] powrócił do przedwcześnie wybuchłej wiosny. Jeśli Arnim kojarzy 
wołanie kumaków ze skrami świętojańskich ogni, to chce zaznaczyć, że to schyłek czerwca, 
czas sobótek; natomiast słyszane tutaj, w połowie maja, wołanie kumaków jest niepokojąco 
antycypowane” (Grass 2005: 100).

Podczas gdy polska ukochana Reschkego wraca do miasta z wycieczek nad kaszubskie 
stawy, ponieważ „[t]utaj wszystko jest trochę niesamowite” (Grass 2005: 100), to dla 
Reschkego kumak jest rodzajem companion species (gatunku towarzyszącego). Poświęca 
jego zbadaniu wiele czasu i uwagi, nagrywa go na taśmie magnetofonowej, często opowiada 
o tym gatunku, by w końcu naśladować jego wołanie pod kopułą Panteonu. Tak więc kumaki 
na końcu optymistycznie wskazują przyszłość, łącząc ludy i wszystkich bogów, a jednocześnie 
w sposób wątpliwy i złowrogi wiążą się z nazistowską przeszłością.

52.indd   4652.indd   46 14.01.2026   11:31:2414.01.2026   11:31:24



Węgorze, kumaki i szczury: polityczne obrzydliwe zwierzęta… 4747

Nieszczęścia, które wróży kumak, wykraczają poza zmiany klimatyczne, przymusową 
migrację i utratę ojczyzny i odnoszą się także do zbrodni epoki nazistowskiej, co Ernestine 
Schlant nazwała kiedyś językiem ciszy (language of silence) w swej książce West German and 
the Holocaust (1999). Otóż podczas przerwanej wycieczki obydwojga do Stutthofu „spłasz‑
czone kumaki” na ulicy nie tylko poprzedzają niepowodzenie cmentarza pojednania, lecz 
także w ciszy wskazują na cierpienie stworzenia, które jest bezsilne na łasce ludzkiej przemocy. 
„Ten kumak już nie woła” (Grass 2005: 126), komentuje Reschke.

Kumak jest więc w dużym stopniu uniwersalny i na tym właśnie polega ironia pisarstwa 
Grassa. Uosabia zarówno sacrum, jak i groteskę w Bachtinowskim rozumieniu tego, co wielo
głosowe, nadzieję i nieszczęście, delikatne piękno przez swoje dźwięki i odczucie wstrętu. 

Brzydota kumaka jest również tutaj, podobnie jak w przypadku węgorzy, związana z postrze‑
ganiem połykania, pochłaniania zwierzęcia we własnym ciele, co znów przywołuje Rabelais’go. 
Podobnie jak w przypadku węgorzy Grassa, pojawia się pytanie o kulturowo-teoretyczną poję‑
ciową czystość lub nieczystość zwierząt. Trudno jednak określić kumaki jako nieczyste. Są trujące, 
ponieważ ich skóra jest pokryta brodawkami i toksycznymi gruczołami, co w wierzeniach ludo‑
wych stawia je w pobliżu węży, a nawet czarownic (Hutton 2017: 269).

Ponieważ kumaki należą do płazów, tzn. są usytuowane między wodą i lądem, między 
skakaniem, pełzaniem i nurkowaniem, przemieszczają się w sposób hybrydowy, to według 
Księgi Kapłańskiej należą do stworzeń nieczystych, tych zwierząt, które pełzają i znajdują 
się między wodą, lądem i powietrzem: „Ostatnim rodzajem nieczystych zwierząt jest to, 
które czołga się, pełza lub roi po ziemi. Ta forma ruchu jest wyraźnie niezgodna ze święto‑
ścią” (Douglas 2002: 70). Początkowo stoi to w sprzeczności z opisami kumaka u Grassa, 
który porównuje jego wołanie do sakralnego dźwięku dzwonków. Ale sakralny charakter 
kumaka implikuje zarówno czystość sacrum, jak i sacer w sensie bycia nieczystym, przeklę‑
tym, odsłoniętym. 

Wróżby kumaka Grassa to jednak przede wszystkim antykapitalistyczny zwrot ku pew‑
nemu stworzeniu, któremu − podobnie jak ideologicznie wykorzystanemu szczurowi w Szczu‑
rzycy − wznosi się tu poetologiczny pomnik wśród politycznych ruin i w ekologicznie wraż‑
liwym środowisku. 

Szczury

Jako gatunek skrzywdzony biopolitycznie szczury zaludniają różne teksty Grassa, od Bla‑
szanego bębenka poprzez Psie lata po Pokazać język, a przede wszystkim powieść Szczurzyca, 
wydaną w 1986 r. Opowiadająca zdarzenia szczurzyca wyjaśnia ludzkiemu narratorowi, krą‑
żącemu w przestrzeni kosmicznej, że szczury w czasach przed Apokalipsą, tj. jeszcze w epoce 
ludzkiej supremacji, były uważane za tak nieczyste, iż nawet Noe nie zabrał ich do swojej arki. 
Szczur odpowiada więc klasycznej bestia sacra, wykluczonej ze wspólnoty zwierząt, opuszczo‑
nej jak homo sacer, przeklętej z powodu swojej nieczystości: „Niech będzie przeklęty i grzebie 
w naszym cieniu, gdzie leżą odpadki” (Grass 2001: 12).

Lecz Grass wznosi szczurowi, temu również obrzydliwemu zwierzęciu („ucieleśniały‑
śmy obrzydliwość”, Grass 2001: 102), pomnik. Przyznaje mu, parafrazując Agambena 

52.indd   4752.indd   47 14.01.2026   11:31:2414.01.2026   11:31:24



Peter Arnds4848

(1995) i Derridę (2009), suwerenność, a więc jest to również sacra w sensie nadzwierzęcia, 
gdyż Grass sytuuje go znacznie wyżej niż człowieka i jego „uświadamiający zamysł” (Grass 
2001: 73). Ostrzega nas przed naszą arogancką, destrukcyjną naturą i nie tylko pozbawia 
szczura aury grozy i obrzydliwości, ale w ramach swojej poetyckiej monumentalizacji uwalnia 
go nawet od złej reputacji w literaturze światowej (Grass 2001: 161), na przykład u Orwella, 
Camusa, Gerharta Hauptmanna i Jerzego Kosińskiego. 

Centralny subtekst stanowi jednak podanie o Szczurołapie z Hameln w kontekście naro‑
dowosocjalistycznych Niemiec, z Hitlerem jako uwodzicielskim flecistą, który prowadzi 
szczury (Żydów) i dzieci (Niemców) do zguby. Szczurołap Grassa wskazuje na popularną 
po wojnie teorię o uwiedzeniu Niemców przez Hitlera, na Hitlera jako wodza i kusiciela. 
Hans Frank, były gubernator generalny w okupowanej Polsce, wyraził tę teorię już podczas 
procesów norymberskich (Sax 2000: 149), a Hans Zinsser z wizjonerską przenikliwością 
zrównał eksterminację szczurów z eksterminacją ludzi już w 1934 r. (1935: 208−209).

Pochodzące z XIII w. podanie z motywem uprowadzenia służy też Grassowi do 
skomentowania deportacji niepełnosprawnych dzieci i Żydów, ich wypędzenia z miasta 
i późniejszej eksterminacji.

Tak to szczurołapy […] wiodły ku nieszczęściu […] w końcu całe narody; jeszcze nie tak dawno 
łatwowierny naród niemiecki, kiedy to wciąż ten sam szczurołap nie wołał […] „Szczury są naszym nie‑
szczęściem”, lecz wszelkie nieszczęścia zwalał na Żydów, aż prawie każdy Niemiec sądził, że wie, skąd 
przyszło nieszczęście, kto je ze sobą przyniósł i rozplenił, kogo zatem należy zawołać dźwiękami fujarki 
i wytępić jak szczury (Grass 2001: 51−52).

Obraz legendarnego flecisty z Hameln pojawia się zarówno w Blaszanym bębenku, jak 
i w Szczurzycy i odzwierciedla skłonność Grassa do przywoływania postaci z wcześniejszych 
powieści. Narratorka Szczurzycy przypomina nam o podwójnym statusie Oskara Matzeratha 
jako ofiary i sprawcy. Z jednej strony Oskar musi szukać schronienia „niczym ścigany zwierz” 
(Grass 2001: 52), zwłaszcza pod spódnicami swojej babci, aby nie zostać porwanym i wyeli‑
minowanym przez nazistów w ramach ich programu eutanazji, a jednocześnie jest uwodzi‑
cielem mas jak Adolf Hitler. Nie dość, że występuje jako artysta estradowy przed nazistami 
(przez co uwidacznia się jego faszystowska, diaboliczna strona, ponieważ Hitler również był 
doboszem, a średniowieczne drzeworyty ukazują flecistę jako diabła), to jeszcze po wojnie 
przedstawia się jako szczurołap, który – bębniąc − zwołuje procesję skruszonych Niemców 
i wyprowadzi ich z Piwnicy Cebulowej do Czarciego Parowu, gdzie próbują odzyskać swoją 
niewinność, sikając w majtki jak dzieci – ironiczna wypowiedź Grassa na temat tak wszech‑
obecnych w Niemczech po wojnie deklaracji niewinności. 

Kluczowe jest teraz pytanie, w jaki sposób Grass łączy obraz szczura z prześladowaniami 
Żydów i Holokaustem. Szczególnie chodzi o koncepcje nieczystości i nozofobii, czyli strachu 
przed przenoszeniem chorób. 

Oprócz wszy centralną biopolityczną metaforą narodowosocjalistycznej polityki dehuma‑
nizacji jest szczur. Naziści instrumentalizowali w swojej ideologii rasowej przede wszystkim 
obraz stada wędrujących szczurów. W szczególności w propagandowym filmie Wieczny Żyd, 
nakręconym w żydowskim getcie w Łodzi w 1941 r., takie ujęcia szczurów powiązali ze stra‑
chem przed tyfusem: 

52.indd   4852.indd   48 14.01.2026   11:31:2414.01.2026   11:31:24



Węgorze, kumaki i szczury: polityczne obrzydliwe zwierzęta… 4949

Wszędzie tam, gdzie pojawiają się szczury, sprowadzają na ziemię zniszczenie, psują ludzkie dobra i pro‑
dukty spożywcze. W ten sposób roznoszą choroby, dżumę, trąd, tyfus, cholerę, czerwonkę itp. [...] 
Są podstępne, tchórzliwe i okrutne i zwykle pojawiają się w dużej liczbie. Reprezentują one wśród 
zwierząt element podstępnego, ukrytego zniszczenia – niczym nie różnią się od Żydów wśród ludzi 
(https://archive.org/details/video_2019–09–07_10–06–24; 17:00–17:32 min).

 
W tym filmie Żydów nazwano szkodnikami i przedstawiono ich obok stosów much w ich 
niehigienicznych mieszkaniach. Towarzyszy temu komentarz: „mieszkają od pokoleń w tych 
samych brudnych i zapluskwionych norach” (03:50). Jedna z różnic między Żydami a Aryj‑
czykami, na które wskazano w filmie, polega na tym, że Żydzi nieustannie chcą handlować, 
co jakoby miało prowadzić do wykorzenienia, w przeciwieństwie do Aryjczyków, dążących 
do tworzenia rzeczy o trwałej wartości – ta cecha miałaby wynikać właśnie z ich zakorzenienia.

Reakcyjny modernista, Werner Sombart, określił ten związek między żydowskim wykorze‑
nieniem, migracją, handlem a kosmopolitycznym światopoglądem jako tak zwany saharyzm3 
(Sombart 1913: 342, cyt. za Herf 1984: 140). Sombart doszukiwał się bezpośredniej łączno‑
ści pomiędzy żydowską skłonnością do kapitalistycznej przedsiębiorczości a ich koczowniczym 
życiem na pustyni, w przeciwieństwie do agrarnego charakteru niemieckiego „ludu leśnego”. 
„W pieniądzu – według Sombarta – łączą się zarazem oba czynniki, z których […] złożona 
jest istota żydowska: pustynia i wędrówka, saharyzm i nomadyzm”4 (Sombart 1913: 342).

Narodowosocjalistyczna ideologia rasowa opiera się na takich orientalistycznych perspek‑
tywach, zrównując, jak we wspomnianym filmie dokumentalnym, wykorzenionych i handlu‑
jących Żydów, tj. migrację i komercjalizację, z pasożytami. Wędrowny lud przemieszcza się 
„z ich siedlisk do bogatych krajów i do bogatych ludów” (11:00). Ta żądza zysku obejmuje 
również związane z ich ogólnoświatowymi migracjami dążenie do zagnieżdżania się w sposób 
pasożytniczy w zdrowych ciałach krajów przyjmujących, gdzie następnie roznoszą choroby 
i rozprzestrzeniają je po całej kuli ziemskiej. 

Skojarzenie Żydów ze szczurami, tak jak ukazano to w filmie Wieczny Żyd, zapewne 
zainspirowało Güntera Grassa do jego opisów szczurów, a także do noweli Kot i mysz. Psy, 
wilki, ale także wrony i szczury pojawiają się w trzecim tekście prozatorskim Grassa Psie lata 
(1963), w którym kontynuuje on dyskusję z Blaszanego bębenka wokół roli sprawcy i ofiary. 
W Szczurzycy szczury tworzą szyfr między odpornością gatunku innego niż ludzki a bez‑
bronnością ludzkiego życia. Są jedynymi ocalałymi w postapokaliptycznym świecie, który 
stopniowo ulega ruinie (zauważmy, że do katastrofy reaktora w Czarnobylu doszło w roku 
wydania powieści). 

Grass uwalnia szczury od ich złej reputacji. W swojej wizji czasów postludzkich prze‑
kształca go w ludzki gatunek towarzyszący (companion species) w sensie Donny Haraway 
i tworzy hybrydową formę WatsonCricks (nazwaną od odkrywców DNA): szczuroludzi 
lub człekoszczurów. Ideologiczne zespolenie szczurów i ludzi w Trzeciej Rzeszy zostaje w ten 
sposób pozbawione antysemityzmu i podniesione do rangi nowego gatunku, zdolnego 

3   Werner Sombart (1913): Żydzi i życie gospodarcze, przeł. M. Brokmannowa, Warszawa: Spółka 
Wydawnicza Warszawska, s. 342 (przyp. red.).

4   Tamże, s. 356.

52.indd   4952.indd   49 14.01.2026   11:31:2414.01.2026   11:31:24



Peter Arnds5050

do przetrwania w świecie postludzkim. Takie nowe stworzenie, które w swojej hybrydycz‑
ności stanowi dokładne przeciwieństwo genetycznej wizji nazistów, jest jednak tworem iro‑
nicznym, hybrydą gatunków szczura i człowieka oraz ich cech fizycznych, łącząc aryjski ideał 
niebieskich oczu z groteskowym świńskim ogonem (Grass 2001: 351). Jak tłumaczy nam 
szczurzyca, jest to „Karykatura naszych nadziei” (Grass 2001: 345), dodaje też: „Za nimi 
nie ciągnie się ta historia. Z niczym nie muszą się porać” (Grass 2001: 351). 

W przeciwieństwie do szczurów, ludzi, Niemców, którzy wszyscy cierpią z powodu ich 
mocno obciążonej historii i próbują przepracować traumy z przeszłości, hybrydy „przyby‑
sze” (Grass 2001: 345) są bez historii. Dostrzegamy ironię Grassa w tych wypowiedziach 
i obrazach, choć z perspektywy czasu autor nie uwalnia siebie od brzemienia przeszłości − 
przeszłości własnej i uwiedzenia przez szczurołapa, które dotknęło również jego, gdy mówi: 
„Nie tylko dzieci. Każdy, kto postępuje lekkomyślnie, głupio biegnie za kimś, ufnie powierza 
swój los, wierzy bezrozumnie i daje wiarę każdej obietnicy, uchodzi za omamionego przez 
szczurołapa” (Grass 2001: 51). 

Takie wyznanie składa w 1986 r., podobnie jak już wcześniej, kiedy garbaty człowieczek 
Oskar dźwigał na swoich barkach brzemię narodowej i osobistej winy. Nie ulega wątpliwości, 
że Grass stosuje ironię w swoich powieściach, ale widzimy też w Szczurzycy, że jego próby 
ironii nie są pozbawione moralizatorstwa. 

* * *

Żyjemy w czasach, w których polityka ochrony gatunków i zorientowana na ludzkie życie 
biopolityka są ze sobą ściśle powiązane. Jak ujął to kiedyś Jon Mooallem: „Narracje, które 
budujemy wokół zwierząt, kształtowane są przez czasy i miejsca, w których są one opowiadane, 
i mają ogromny wpływ na eksterminację i ochronę różnych gatunków” (Mooallem, TED 
Talk, 2014). Takie narracje i determinowana przez nie biopolityka dotyczą zarówno zwierząt, 
jak i ludzi, wiążą różnorodność biologiczną i kulturową. Stworzenia opisane niegdyś przez 
Arystotelesa jako mniej doskonałe (Cole 2016: 16−20) z biegiem czasu inspirowały różne 
dyskursy i były instrumentalizowane przede wszystkim do zniesławiania ludzi (np. w pojęcio‑
wym związku między brzydką kobietą a ropuchą), do procesów dehumanizacji i ludobójstwa 
(np. ludzie jako karaluchy). Grass miał upodobanie do takich stworzeń, zwłaszcza w ich 
metaforyczno-mitologicznej symbiozie z ludźmi, tak zwanym entanglement5, i zajmował się 
nimi podczas całej swojej znakomitej kariery zarówno w swojej twórczości literackiej, jak 
i artystycznej. Bestiariusz Grassa, jego ślimaki, węgorze, raki, szczury to zwierzęta, których 
nie uważa się za szczególnie lubiane, a czasami są nawet negatywnie nacechowane politycznie. 
Jest zasługą Grassa, że zapewnił im mityczne, ekologiczne i politycznie zniuansowane miejsce 
w literaturze światowej.

Z niemieckiego przełożył Mirosław Ossowski

5   entanglement − powiązanie, pogmatwana sytuacja (przyp. red.).

52.indd   5052.indd   50 14.01.2026   11:31:2414.01.2026   11:31:24



Węgorze, kumaki i szczury: polityczne obrzydliwe zwierzęta… 5151

Bibliografia

Agamben, Giorgio (1995): Homo Sacer. Sovereign Power and Bare Life, Stanford UP.
Cole, Lucinda (2016): Imperfect Creatures. Vermin, Literature, and the Sciences of Life 1600−1740, 

Ann Arbor: U of Michigan P.
Derrida, Jacques (2009): The Beast & the Sovereign, vol. 1, translated by Geoffrey Bennington, 

Chicago: Chicago UP.
Douglas, Mary (1966) 2002: Purity and Danger. An Analysis of the Concepts of Pollution and Taboo, 

New York: Routledge.
Gerhardt, Christoph (1981): Kröte und Igel in schwankhafter Literatur des späten Mittelalters. 

W: Medizinhistorisches Journal, 16.4, 340–357.
Grass, Günter (2022): Die Rättin, München: dtv.
Grass, Günter (2001): Szczurzyca, przeł. Sławomir Błaut, Gdańsk: Polnord. Wydawnictwo „Oskar”.
Grass, Günter (2005): Wróżby kumaka, przeł. Sławomir Błaut, Gdańsk: Polnord. Wydawnictwo 

„Oskar”.
Herf, Jeffrey (1984): Reactionary Modernism: Technology, Culture and Politics in Weimar and the 

Third Reich, Cambridge: Cambridge UP.
Hutton, Ronald (2017): The Witch. A History of Fear, From Ancient Times to the Present, New 

Haven: Yale UP.
Mooallem, Jon (2014): How the Teddy Bear Taught us Compassion. Ted Talk, https://www.ted.

com/talks/jon_mooallem_the_strange_story_of_the_teddy_bear_and_what_it_reveals_about_
our_relationship_to_animals?language=en#t-807378 [dostęp: 5.06.2025].

Pizer, John (2017): Imagining Resistance to the “Colonization” of East Germany by West Germany 
in Novels by Günter Grass, Christa Wolf, and Volker Braun. W: Colloquia Germanica, vol. 50, 
No. 2, 205–227.

Rowlands, Mark (1998, 2009): Animal Rights. Moral Theory and Practice, London: Palgrave 
Macmillan.

Ruxton, Megan (2017): Femina Sacra Beyond Borders: Agamben in the 21st Century, Theory 
& Event, 20, 450–470.

Sax, Boria (2000): Animals in the Third Reich, New York: Continuum.
Sombart, Werner (1913): Żydzi i życie gospodarcze, przeł. M. Brokmannowa, Warszawa: Spółka 

Wydawnicza Warszawska.
Zinsser, Hans (1935): Rats, Lice and History, London: Routledge.

Film dokumentalny Der ewige Jude, https://archive.org/details/video_2019–09–07_10–06–24 
[dostęp 5.06.2025].

52.indd   5152.indd   51 14.01.2026   11:31:2514.01.2026   11:31:25


