
 

114 
 

 

Tutoring Gedanensis 

Tutoring Gedanensis 10(3)/2025 (114–117)             ISSN 2451–1862 

https://doi.org/10.26881/tutg.2025.3.11 

Symbiocen i myślenie ciepłem 

mgr Anna Saramowicz 

psycholog, certyfikowana psychoterapeutka i superwizorka 

aplikantka Polskiego Towarzystwa Psychiatrycznego  
 

dra Monika Rościszewska 

Wydział Rzeźby, Akademia Sztuk Pięknych w Krakowie 

e–mail: rosciszewskam@gmail.com 

 

 

Słowa kluczowe: Symbiocen, relacyjność, czułosć, 

odczuwanie, twórczość, ciało 

 

Perspektywa Teoretyczna: 
Ciało, relacja i Symbiocen1 

Symbiocen to pojęcie wprowadzone przez 

Glenna Albrechta (2014) – australijskiego fi-

lozofa środowiskowego – do opisu nowej 

epoki, w której zamiast dominacji człowieka 

nad światem przyrody, zaczynamy uznawać 

współistnienie, relacyjność i wzajemność 

wszystkich istot żywych. W symbiocenie ciała 

i środowiska nieustannie się przenikają, wy-

mieniając energię i substancje, a człowiek 

staje się odpowiedzialnym elementem cało-

ści, a nie jej władcą. To zmiana wobec per-

spektywy antropocenu – epoki, w której czło-

wiek pozostawał w centrum, a jego eksploa-

tacyjne i niewrażliwe działania prowadziły do 

naruszenia równowagi w przyrodzie i cier-

pień innych organizmów (Albrecht, 2019).  

Na tym tle pojawia się idea myślenia cie-

płem. To zaproszenie do wymiany energii 

między istotami nie tylko w wymiarze fizycz-

 
1 mgr Anna Saramowicz 

nym, ale też emocjonalnym i relacyjnym. Do-

świadczenia uwzględniające dotyk, czułość 

czy opiekę, odzyskują dziś fundamentalne 

znaczenie w budowaniu „ciepłych” relacji 

z ludźmi i poza ludzką naturą. 

Już w okresie prenatalnym nasza zdol-

ność do bycia w relacji z innymi ukierunko-

wuje się poprzez zmysły. Głos matki, który 

przenika przez powłoki cielesne, staje się dla 

dziecka pierwszym doświadczeniem bezpie-

czeństwa oraz więzi. Intonacja mowy mat-

czynej to swoista „kąpiel”, która zapewnia 

niezbędne warunki do rozwoju; to przykład 

pierwotnego przenikania się, współistnienia 

i ciepła. Dzięki temu łatwiej budujemy w so-

bie gotowość do akceptowania współzależ-

ności jako niezbędnego elementu życia 

w harmonii ze światem.  

Czucie i zmysły – zwłaszcza dotyk – stają 

się indywidualnym narzędziem nawiązywa-

nia relacji z otoczeniem. Jak pisał Didier An-

zieu (1995) w teorii „Skóry jako self”, nasza 

skóra rejestruje i zapamiętuje kontakt ze 

światem: doświadczenia mogą być czułe 

i wspierające lub – przeciwnie – zimne i wro-

gie.  

mailto:rosciszewskam@gmail.com


 

115 
 

 

Tutoring Gedanensis 

Warto pamiętać, że ciało bywa też zakład-

nikiem nieprzepracowanych bodźców i trud-

nych uczuć. Przypomina to zjawiska środo-

wiskowe: tak jak natura, w którą zamiast sub-

stancji odżywczych przenikają toksyny, za-

czyna chorować, tak i człowiek odczuwa 

skutki niezintegrowanych doznań. Tu poja-

wia się rola twórczości – w szczególności ar-

tystycznej – jako praktyki uzdrawiającej. Akt 

tworzenia ze skupieniem na ciele, jego struk-

turze, a także przepracowaniu niedoskonało-

ści pozwala na zrozumienie oraz uzdrawianie 

własnego doświadczenia. Bycie widzianym 

i odzwierciedlonym - ważne pojęcie w psy-

chologii rozwojowej u Donalda Winnicotta 

(2011) - to kluczowe warunki budowy zaufa-

nia i umysłowego rozwoju. Reintegracja 

zmysłowa w procesie artystycznym może 

więc uruchomić procesy transformacji za-

równo u twórcy, jak i modela – zrodzić nową 

przestrzeń czułości i wzajemnego wsparcia.  

Podsumowując: myślenie ciepłem w sym-

biocenie obejmuje nie tylko otwartość na in-

nych ludzi i poza ludzką naturę, ale również 

uznanie leczniczego potencjału twórczości. 

To ona zasila nasze możliwości reintegracji – 

pozwala uzdrawiać relacje, odbudowywać 

wrażliwość i poczucie przynależności do 

większej całości, jaką jest świat. 

Perspektywa praktyczna: 
Ciało i Czułość Symbiotyczne 
odczuwanie, w stronę nowej ekologii 
relacyjnego myślenia2 

Współzależność w funkcjonowaniu w świecie 

stanowi nieodłączną część istnienia. Odpo-

wiedzialność za własne decyzje, przy jedno-

czesnej świadomości wpływu, jaki wywie-

ramy na otoczenie – zarówno społeczne, jak 

i przyrodnicze – staje się fundamentem 

etycznego działania. Taka świadomość jest 

już krokiem ku pogłębionemu rozumieniu 

 
2 dra Monika Rościszewska 

kryzysu, wobec którego stajemy jako miesz-

kańcy tej planety. Jako artystka funkcjonuję 

w przestrzeni zarówno odczuwalnej, jak i wy-

obrażeniowej. Moje ciało – a w szczególności 

skóra – staje się organem percepcji, przez 

który chłonę bodźce z otoczenia. Ich nad-

miar i intensywność wymagają wewnętrz-

nego przetworzenia. Obrazy, wrażenia i im-

pulsy ulegają w mojej praktyce artystycznej 

transformacji – redefinicji – i stają się języ-

kiem wyrazu, narzędziem komunikacji oraz 

środkiem autorefleksji. Cały ten proces trak-

tuję jako drogę rozwoju i samopoznania. 

Myślenie ciepłem to dla mnie akt zbliżenia, 

uruchamiania czułości i uwagi.  

Ciepło jest tu rozumiane nie tylko fizycz-

nie, lecz także symbolicznie – jako energia 

przepływająca między obiektami, istotami, 

relacjami. To energia, która ogrzewa i łago-

dzi; która współtworzy przestrzeń komfortu, 

rezonansu i wzajemnego zrozumienia. 

W tym kontekście ciepło staje się pojęciem 

relacyjnym, dynamicznym – wynikiem od-

działywania jednego elementu na drugi 

w sposób, który generuje wzajemną jakość 

istnienia. Energia wytwarzana w wyniku rezo-

nowania dwóch bytów staje się przestrzenią 

dobra: sprzyjającą rozwojowi, wzajemności 

i współodczuwaniu. Odpowiedzialność, 

która rodzi się w tej relacji, to nie tylko troska 

o siebie, ale także o drugiego – o materię, 

środowisko, ekosystem, który współtwo-

rzymy.  

W tym sensie myślenie ciepłem doskonale 

wpisuje się w ideę symbiocenu pojęcia za-

proponowanego przez Glena Albrechta 

(2014) jako alternatywa dla epoki antropo-

cenu. Symbiocen zakłada przejście od domi-

nacji do współpracy, od eksploatacji do 

współodczuwania, od egocentryzmu do re-

lacyjności. To czas, w którym ludzka aktyw-

ność nie niszczy, lecz wzmacnia sieć życia.  



 

116 
 

 

Tutoring Gedanensis 

Działanie w zgodzie z naturą staje się 

w tym ujęciu nie tylko etycznym wyborem, 

ale koniecznością egzystencjalną. To akt 

świadomego uczestnictwa w systemie zależ-

ności, w którym człowiek nie jest nadrzęd-

nym podmiotem, lecz jednym z wielu współ-

uczestników. Natura – jako enklawa dobrej, 

nieinwazyjnej energii – dostarcza tlenu, wa-

runków do życia i inspiracji do tworzenia. To 

ona umożliwia funkcjonowanie, nie narzuca-

jąc swojego obrazu, ale oferując przestrzeń 

współdziałania. 

W dobie symbiocenu kluczowe stają się: 

empatia międzygatunkowa, uważność na 

procesy naturalne, oraz odpowiedzialność za 

wybory podejmowane w ramach relacji ze 

środowiskiem. Myślenie ciepłem jest więc nie 

tylko metodą twórczą, ale także postawą głę-

boko zaangażowaną wobec świata. W skórze 

zapisuje się pamięć relacji, co dla artysty 

rzeźbiarza czyni dotyk zarówno narzędziem 

poznania, jak i soczewką oglądu świata. 

Wnioski 

Oba przedstawione teksty ukazują myślenie 

ciepłem jako istotną strategię kształtowania 

relacji między jednostką a światem w dobie 

symbiocenu. Mimo różnych akcentów, jeden 

bardziej osobisty i artystyczny, drugi bardziej 

filozoficzno-teoretyczny, oba podejścia 

wskazują na głęboką przenikalność między 

świadomością cielesno-odczuwalną, a ety-

czną odpowiedzialnością za globalne ocie-

plenie i stan środowiska naturalnego.  

Współzależność i relacyjność zarówno 

w pierwszym, jak i w drugim tekście, wyraź-

nie zaznacza się postulat przejścia od indy-

widualizmu i antropocentryzmu ku relacyj-

nemu modelowi istnienia, charakterystycz-

nemu dla epoki symbiocenu. Współzależ-

ność nie jest tu jedynie koncepcją teore-

tyczną, lecz doświadczalną rzeczywistością: 

przejawia się poprzez ciało, dotyk, skórę, 

dźwięk, energię emocjonalną.  

W obu tekstach ciało zostaje uznane za 

główny organ poznania i komunikacji, który 

umożliwia głębokie, empatyczne odczuwa-

nie otoczenia. Myślenie ciepłem zyskuje tu 

wymiar ontologiczny i etyczny, jest nie tylko 

strategią poznania, lecz także postawą wo-

bec świata.  

Myślenie ciepłem jako kategoria episte-

miczna i moralna. Ciepło nie funkcjonuje je-

dynie jako metafora, staje się realnym narzę-

dziem kształtowania więzi między istotami. 

To myślenie emocjonalno-zmysłowe odróż-

nia symbiocen od chłodnej racjonalności an-

tropocenu. W pierwszym tekście ciepło to 

podstawowa matryca rozwoju emocjonal-

nego, psychicznego i ekologicznego, w dru-

gim energia rezonansu i komunikacji arty-

stycznej. Wnioskiem płynącym z porównania 

obu tekstów jest uznanie, że myślenie cie-

płem stanowi alternatywną epistemologię – 

wiedzę zakorzenioną w cielesności, relacyj-

ności i emocji, która nie tylko pozwala zrozu-

mieć świat, ale także buduje gotowość do 

ponoszenia odpowiedzialności za niego.  

Twórczość jako proces wglądu relacji ze 

światem. Szczególnie silnie wybrzmiewa 

w obu tekstach znaczenie twórczości jako 

procesu transformacyjnego i ekologicznego. 

Zarówno na poziomie jednostkowym (samo-

poznanie artystki), jak i kolektywnym (odbu-

dowywanie więzi z naturą), sztuka i myślenie 

ciepłem pełnią funkcję regenerującą. 

W pierwszym tekście szczególny nacisk 

położony jest na koncepcję reintegracji 

sensorycznej jako formy uzdrawiania relacji 

z otoczeniem - zarówno ludzkim, jak i poza 

ludzkim. W drugim natomiast twórczość 

służy jako kanał autorefleksji i odpowiedzi na 

nadmiar bodźców, z którymi zmagamy się 

w zglobalizowanym, przebodźcowanym 

świecie.  

Symbiocen jako warunek przetrwania 

i wspólnoty. Oba teksty zgodnie podkreślają, 

że przyszłość oparta na modelu symbiocenu 



 

117 
 

 

Tutoring Gedanensis 

wymaga radykalnej zmiany w sposobie po-

strzegania i działania człowieka. Przejście od 

eksploatacji do współodczuwania, od domi-

nacji do rezonansu, staje się warunkiem dal-

szego istnienia nie tylko gatunku ludzkiego, 

ale i całej biosfery. Myślenie ciepłem – jako 

praktyka artystyczna i etyczna – staje się me-

todą budowania zrównoważonego, współ-

odczuwającego świata, w którym odpowie-

dzialność za zmiany klimatyczne wynika nie 

z abstrakcyjnych nakazów moralnych, ale 

z ucieleśnionej świadomości współistnienia.  

Myślenie ciepłem ujawnia się jako katego-

ria epistemologiczna, etyczna i estetyczna, 

łącząca świadomość zmysłową z odpowie-

dzialnością środowiskową. Symbiocen jako 

nowy paradygmat egzystencji promuje rela-

cyjność, wzajemność i cielesno-emocjonalne 

połączenie człowieka ze światem. Twórczość 

artystyczna, oparta na cielesnym doświad-

czaniu, stanowi zarówno akt poznania, jak 

i proces wglądu, istotny w kontekście kryzysu 

klimatycznego i egzystencjalnego. W obu 

tekstach zaznacza się potrzeba odejścia od 

antropocentryzmu na rzecz współodczuwa-

nia i międzygatunkowej empatii, które 

wspierają procesy naprawcze i tworzą wa-

runki dla regeneracji planety. Współczesna 

etyka ekologiczna, wspierana przez afek-

tywne i artystyczne praktyki, zmierza ku no-

wemu modelowi istnienia, w którym współ-

odczuwanie otoczenia i świadomość odpo-

wiedzialności stają się nierozdzielne. 

 

 

 

 

 

Literatura: 

Albrecht, G. A. (2014). Ecopsychology in the 

Symbiocene. Ecopsychology, 6(1), 58–59.  

Albrecht, G. A. (2019). Earth Emotions: New 

Words for a New World. Ithaca: Cornell 

University Press.  

Anzieu, D. (1995). Le Moi-peau. Paris: Dunod.  

Winnicott, D. W. (2011). Lustrzana rola matki i ro-

dziny w rozwoju dziecka. [w:] Zabawa a 

rzeczywistość, Warszawa: Imago, s.153-

161 

 

Notka o autorkach: 

Monika Rościszewska – rzeźbiarka, projek-

tantka i pedagożka Akademii Sztuk Pięknych 

w Krakowie – traktuje szkło jako medium 

o wyjątkowej sile ekspresji. Jej twórczość kon-

centruje się na procesach wewnętrznego sa-

mopoznania, a sam materiał ujmuje jako nie-

mal żywy organizm, którego potencjał ujaw-

nia poprzez formę. Jej prace prezentowano 

w Polsce i za granicą. Jest doktorką sztuki na 

Wydziale Rzeźby ASP w Krakowie 

Anna Saramowicz – psycholożka, certyfiko-

wana psychoterapeutka i superwizorka SN 

Psychoterapii PTP, absolwentka UJ. W trakcie 

szkolenia z psychoanalitycznej terapii rodzic–

niemowlę u Tessy Barandon. Pracuje psycho-

dynamicznie, systemowo i MBT. Prowadzi 

praktykę własną, współpracuje z Gabinetem 

Wczesnego Rodzicielstwa w Szpitalu św. Lu-

dwika i szkoli psychoterapeutów. Jej zaintere-

sowania to więź, terapia rodzic–niemowlę, 

dziecko, przekazy transgeneracyjne, mentali-

zacja i związki sztuki z terapią. 


